

© Anton Srholec, Štefan Hríb, Vydavateľstvo W PRESS, 2015 Obálka a grafický dizajn © Róbert Csere a Vladimíra Pčolová, 2015 ISBN 978-80-971196-8-3
Obsah
profilový rozhovor ....12
So Štefanom Hríbom 11. novembra 1999.
legendárne kázne ....32
V bratislavskom kostole Blumentál v rokoch 1972 – 1974.
pod lampou ....138
Televízna diskusia 16. júna 2009.
fejtóny v časopise .týždeň ....168
Články z rokov 2013 – 2014.
záblesk svetla ....193
Fotografický projekt o útulku Antona Srholca z roku 2006.
Náš António?
Každý národ má svojich hrdinov, ktorí odvahou, talentom alebo charakterom prekonali priemer. Ale národy mávajú aj svojich svätých, ktorí nad priemerom vyčnievali láskou. Existenciou takýchto ľudí sa pýšime a inšpirujeme. Štáty ich oceňujú metálmi, univerzity doktorátmi, umelci dielami. Ale u nás?
Keď som prvýkrát počul, ako tu dopadol učenec Ján Lajčiak, prišlo mi to ako kuriozita. Ale potom som spoznal príbeh Kolomana Sokola, osud Silva Krčméryho s Vladom Juklom a ďalšie a ďalšie zakopávania našich vlastných pokladov. A začal som lepšie chápať dnešok. Údel Fedora Gála, Fera Mikloška, Róberta Bezáka, ale aj Vlada Weissa či Petra Šťastného nie je kuriozitou, ale prejavom našej povahy. Ľudí, ktorí nás presahujú, tu nemáme radi.
O Antonovi Srholcovi som pred rokom 1989 iba počul. Dlho som bol neveriaci, a potom dlho verný protestant. Ale vedel som, že je väzeň z uránových baní a autor legendárnych kázní z inak temného obdobia husákovskej normalizácie. Keď komunizmus padal, videl som ho na tribúne a zdalo sa mi samozrejmé, že s jeho príbehom bude aj on povolaný nahradiť v cirkvi všetko mľandravé a choré. Ale Anton Srholec povolaný nebol. Bol svojou milovanou cirkvou, naopak, odsunutý.
Na okraji sa často vyplakáva. On však urobil zázrak, okraj premenil na stred a ohnisko lásky. A dnes má vyššiu autoritu než všetci biskupi dokopy.
Touto knihou chceme Antóniovi vyjadriť našu lásku. Jeho poklad chceli mocní zakopať, no nepodarilo sa.
Pretože náš António nie je celkom náš.
Štefan Hríb


Majme sa radi
Ste Záhorák?
Áno, som. Narodil som sa v Skalici v maloroľníckej katolíckej rodine. Dosť to poznačilo moje postoje. Naučil som sa láske k pôde, k národu a vzhľadom na blízkosť českej hranice i k spoločnej republike.
Pamätáte si na Tisov režim?
Vtedy nás ako žiakov zadarmo zobrali do Holíča, kde mal Tiso ten známy protižidovský prejav. Ale jeho obsah som nevnímal, bol som ešte dieťa.
Čo si vôbec pamätáte z vojny?
Že v Skalici bol nemecký lazaret a keď boli vojaci príliš ťažko ranení a neboli lieky, strieľali ich. To som ako dieťa vedel. A ešte si pamätám oslobodeneckú Malinovského armádu, ktorú tvorili bývalí väzni. Tí nemali žiadne zábrany. Celkovo som vojnu vnímal ako hrôzu a nespravodlivosť.
Aký postoj mali rodičia k deportáciám Židov?
Veľmi ich to trápilo. Mali sme príbuzného, ktorý bol komisárom mesta. Ten otcovi ponúkol Židovskú pôdu. Otec to ako nečestnú vec odmietol.
Hovorí sa, že na to, aby sa človek stal kňazom, potrebuje vnuknutie. Dostali ste ho?
Áno. Doteraz si to pamätám. Bolo to v jeden pekný slnečný deň. Bol som na „Všech svätých“ v prázdnom kostole, a zrazu som precítil pominuteľnosť sveta a výzvu zmeniť ho. Pocítil som ohromné šťastie a z nábožensky vlažného chlapca sa stal skoro „fanatik“. Mal som 14 rokov, takže som najprv šiel do dvojročného seminára do Šaštína, kde som veľa čítal a vzdelával sa. Bol som vždy dosť veľký idealista a veril som, že poznaním možno veci meniť. Napokon som vstúpil medzi saleziánov.
Vyštudovali ste teológiu?
Nie. V roku 1948 prišiel komunistický prevrat, takže keď sme sa v roku 1950 na cirkevnom gymnáziu pripravovali na maturitu, v noci prišli esenbáci, a všetkých nás zaistili. Zhromaždili nás spolu s ostatnými rehoľníkmi v kláštore v Podolínci, vytriedili nás, niektorých zavreli, a najmladších prepustili. Ja som sa dostal na preškolenie na Priehradu mládeže. Potom nám ponúkli jediný povolený kňazský seminár, ktorý však bol pod komunistickou kontrolou. To som odmietol a v apríli 1951 som sa pokúsil emigrovať. Chcel som študovať u saleziánov v Turíne. Lenže nás chytili. Dostal som 12 rokov.
Dvanásť rokov väzenia za pokus o prekročenie hraníc?
Vyšetrovanie trvalo celý rok. Prevádzači dostali doživotie, ja som dostal dva roky za pokus o emigráciu a desať rokov za predpokladanú velezradu.
Ako sa správali vyšetrovatelia?
Ja som bol malá ryba, takže som síce niečo utŕžil, ale už si to ani nepamätám. Ale tí, čo to organizovali, dostávali takú bitku, že ich na cely nosili bezvládnych v dekách. Boli to najhoršie roky. Keď bol neskôr v šesťdesiatych rokoch zavretý Korec, už mohol mať v cele Bibliu.
Koľko ste si odsedeli?
Desať rokov. Z Ilavy ma dali do Jáchymova. Vtedy Rusi potrebovali našu „rudenku“ na svoje jadrové zbrane. Bol to klasický koncentračný tábor. Pole, drôty, drevené baraky, poschodové postele, opakované viachodinové nástupy na „apelplaci“ v daždi, v mraze, v horúčave.
Čo ste robili pod zemou?
Roky som rúbal, potom som bol tesárom, zaisťoval som chodby. Civili nám rudu odstrelili, a my sme ju potom motykami presúvali. Za aktívny materiál boli príplatky. Väčšinu z toho však strhol tábor.
Vedeli ste, že uránová ruda nebezpečne žiari?
Niečo sme tušili. Občas tam chodili civili, ktorí čosi premeriavali. Strašne to bzučalo.
Ako ste boli chránení?
Nijako.
Nemali ste zdravotné problémy?
Keď bola ruda obzvlášť bohatá, fyzicky sme sa pri nej cítili zle. Takže sme svoje urobili a opakovane sme pred žiarením utekali na chodbu.
Ako ste vedeli, že ste narazili na bohatý urán?
Bol čierny a ťažký ako olovo. Kus čistej „rudenky“ v ruke sa takmer nedal udržať.
Umierali tam väzni často?
Dosť často. Z ožiarenia ožltli a umreli. Ďalších kolegov postrieľali, keď chceli utiecť. Ľudský život vtedy nestál veľa. Šéf tábora občas zastrelil väzňa priamo v šachte.
Boli v Jáchymove pre väzňov lekári?
Boli. Ale kým človek neodpadol, bol pokladaný za zdravého.
Aké boli bezpečnostné opatrenia dolu v bani?
Takmer nijaké. Ruda sa stále znovu zosúvala na väzňov. Viackrát som ušiel smrti o centimetre.
Dalo sa v Jáchymove hovoriť o voľnom čase?
Dalo. Tajne som sa tam naučil po anglicky. Na hodinách ruštiny som si písal anglické slovíčka v azbuke, takže to dozorcovia nepostrehli. Po nemecky som sa zase naučil od kamarátov, ktorí tam boli ako Nemci zavlečení po vojne. Celkovo si myslím, že v Jáchymove, kde som prežil tretinu dovtedajšieho života, som sa naučil nedôverovať moci, hľadať únik pred ňou a málo poslúchať.
Vedeli ste, čo sa deje vonku?
Mohli sme čítať len Pravdu a Rudé Právo. Ale civili nám občas nosili správy, ktoré počuli zo Slobodnej Európy a Hlasu Ameriky.
Mali ste vo väzení nádej, že sa veci zmenia?
V päťdesiatych rokoch nie. Ale vždy som s Božou pomocou veril, že človek má byť človekom, a snažil som sa o tom presviedčať aj dozorcov.
Robili ste v Jáchymove tajne omše?
Kňazi boli v osobitnom tábore. Ja som chcel ostať s obyčajnými chlapmi. Tajne sme sa venovali umeniu, hudbe, mali sme založenú charitu na pomoc novým väzňom, a v malých skupinách sme debatovali a modlili sa. Bojoval som tak proti ateizmu, a nepriamo aj za slobodu a demokraciu.
Ako ste sa cítili po prepustení?
Dodnes nemám rád kontakt s Bezpečnosťou. Keď som vtedy išiel na bicykli, pred každým rohom som zastavil, aby ma náhodou policajt nechytil, že idem bez svetla.
Zamestnali ste sa niekde?
Dostal som hodnotenie: „Zdravý, schopen vykonávat jakoukoli manuální práci“. Ale nikde ma ako väzňa nechceli. Nakoniec som v cementárňach formoval betónové prefabrikáty.
Mali ste kontakt s cirkvou?
Mal, ale ako politický väzeň som bol nebezpečný aj pre cirkev. Napokon som sa rozhodol ísť do Ostravy.
Prečo do Ostravy?
V oceliarňach som si odpracoval šichtu a mal som potom viac času študovať na ubytovni jazyky a teológiu. Z jazyka som si urobil dokonca skúšky.
Do Ostravy ste ako politický väzeň mohli?
Vtedy bol taký zákon, že každá firma musí dať zo sto zamestnancov jedného do Ostravy. Nikto tam nechcel, ja áno.
Ako došlo k tomu, že vás neskôr za kňaza osobne vysvätil pápež?
V šesťdesiatych rokoch už bolo slobodnejšie. Robil som už v Bratislave v hydinárskom priemysle a v roku 1969, ešte kým Husák zavrel hranice, som odišiel študovať do Talianska. Bol som tam rok, pápež Pavol VI. ma vysvätil a ja som sa vrátil.
Mohli ste ostať, nie?
Mohol a mohol som sa modliť za doláre (Smiech.) Ale chcel som byť doma.
Keď ste sa vrátili, mohli ste byť oficiálne kňazom?
Nie. Bol som kostolníkom, a mal som právo vypomáhať kňazom. Bol som vtedy, začiatkom šesťdesiatych rokov, v bratislavskom Blumentáli.
Prečo vás odtiaľ po štyroch rokoch preložili?
Lebo som mal príliš veľký vplyv na mladých ľudí. Chodilo k nám mnoho študentov, Blumentál bol skoro legendou, pretože tam zaznievalo Božie slovo civilnou, zrozumiteľnou rečou.
Kto vás vlastne preložil?
Kľúčové boli vtedy takzvané úrady pre veci cirkevné. Aj o cirkvi rozhodovali komunisti. Preložili ma do Perneku, potom som bol vo Veľkom Záluži, ale aj odtiaľ som musel ísť preč.
Prečo vám napokon vzali takzvaný štátny súhlas?
V roku 1985 bolo 1100 rokov od smrti svätého Metoda. Na Velehrade bolo vtedy štvrť milióna ľudí. Doniesol som si tam amatérsky vyrobený megafón, a celú noc som robil pre zástup ľudí program. Za to mi vzali možnosť pôsobiť v cirkvi. Opäť som sa teda stal robotníkom.
Za jeden megafón?
Oficiálne to nemohli urobiť, tak ma chceli dostať inak. Spolu s kriminálkou chceli dokázať, že obťažujem deti. V škole sa pýtali všetkých detí, či im nerobím zle, a keď nepochodili, išli za jedným nábožným Rómom, správnym chlapom zo Záhorskej Vsi, ktorého deti u mňa miništrovali. Volal sa Jožko Demeter. Ten býval v starej, mokrej chatrči. Sľúbili mu, že ak jeho dcéra o mne povie, že jej ubližujem, dostane voľný byt na železničnej stanici. Demeter za mnou prišiel a povedal mi to. Ja som mu odvetil, že mám rád jeho i jeho deti. A on mi odpovedal: „Pán farár, aj ruku by som jej usekol, keby takto na vás zaklamala.“ Dodnes som Jožkovi nesmierne povďačný a viem, že ani rómskych občanov nemôžeme odpisovať. Súhlas mi preto zobrali iba za akúsi činnosť, ktorá nebola s čímsi v súlade.
Boli ste robotníkom až do roku 1989?
Áno. V lete som išiel do dôchodku a v novembri sa už všetko začalo. Bol som veľmi nadšený a už na tretí deň som bol na barikáde.
Vystúpili ste na tribúne pred zaplneným Námestím SNP v Bratislave ako vôbec prvý zástupca katolíckej cirkvi. Neboli problémy?
Bol som penzista, takže som povolenie nepotreboval. Vystúpil som za slobodu kresťanov a tlače. Vtedy bolo nutné prehovoriť. A za tých desať rokov som nezmenil názor. Nepochybujem o tom, že sme na dobrej ceste. Ide to pomaly, ale ide.
Kto vás na tú tribúnu pozval?
Jano Budaj, s ktorým som sa poznal.
Keď komunizmus náhle padol, čo ste si po všetkých vašich trápeniach pomysleli?
Komunizmus a fašizmus sú podobné systémy. Napáchali obrovské škody. Už nikdy sa to nesmie vrátiť. Tak ako sa fašisti hanbia za minulosť, aj komunisti by sa mali nejako ospravedlniť. A tí, ktorí týrali ľudí, by mali byť vzatí na zodpovednosť.
Ako je možné, že takú hroznú ideológiu si vzalo za svoju tak veľa ľudí?
Dvadsiate storočie je storočím utópií. Ľudia stratili víziu sveta, v ktorej žili dve tisícročia, nasmerovanú do absolútnej budúcnosti, a snažili sa zrealizovať raj už tu na zemi. Sľuby sa však obrátili na obrovské násilie.
Súčasťou komunizmu bol aj takzvaný vedecký ateizmus. Považujete komunizmus za ideológiu, nasmerovanú cieľavedome proti Bohu?
Komunizmus bol aj protest proti Bohu. Ale dôležité bolo aj to, že cirkev neporozumela osvietenstvu, viac sa zaoberala svojimi vnútornými vecami, než spravodlivosťou vo svete, bola sama pre seba. Málo sme sa starali o svet, o trpiaceho človeka, kresťanstvo sme si príliš sprivatizovali. Aj preto vznikli náhradné ateistické koncepcie, ktoré zneužili ľudskú potrebu dobra. Stálo to milióny ľudských životov a horu neuveriteľného utrpenia.
Poučili sa kresťania a cirkev?
Ako ja pozorujem katolícku cirkev a moju generáciu v nej, musím povedať, že väčšinou nie. Znovu sa staráme iba o mystiku, bez ktorej sa žiť nedá, cirkev stavia kostoly, ktoré sú potrebné, ale nemáme ľudí a záujem na budovaní človeka, angažovaného pre svet. Preto nie sme tam, kde sa dejú dôležité udalosti. Nie sme napríklad pri ekonomike a transformácii, ktorá je veľmi dôležitá, pretože bez morálnych princípov sa jej chopia tí istí, čo tu už boli, a to spoločnosť frustruje.
Takže cirkev ostala uzavretá vo svojich múroch?
Nechce si páliť prsty.
Prečo?
Cirkev musíme brať ako najviac postihnutú skupinu u nás za tých štyridsať rokov komunizmu. Kňazi boli likvidovaní, komunisti rozprášili cirkevné školy, bránili kontaktu so svetom. Väčšinou tak ostali iba tí, čo sa zmierili s komunizmom a so svojou rolou, v ktorej sa starali len o spásu , a nie o reálny život. Socializmus síce skolaboval, no títo ľudia sa už ťažko napasujú na nové pomery.
Ľudia, ktorí sa s tým snažia čosi robiť, majú v cirkvi problémy. Čím to je?
Možno sme málo drzí a nemáme odvahu získať v cirkvi istú moc. Takže si ju delia spravidla tí, ktorí nechápu. Majú dobrú vôľu, ale metódy sú úplne nemožné. Nerobia si žiadnu analýzu, a mám dojem, že ani nevedia, že im veľa ľudí z kostola odišlo. Strácajú vplyv, pretože so svojimi slávnosťami, piesňami a insígniami sú iba tam, kde už o to ľudia nestoja. Chýbajú tam, kde to pulzuje.
Hoci komunizmus padol, vy ste naďalej nemohli vykonávať kňazskú službu. Prečo?
Pretože vznikol taký tichý spor s arcibiskupom Sokolom.
On Vám vzal súhlas?
Nedal mi ho. Stalo sa to už v decembri 1989.
Prečo?
Neporozumeli revolúcii ako nástupu novej éry. Mysleli si, že to pôjde ako pred štyridsiatimi rokmi. Nezbadali zmenu sveta. Bol som pre nich rušivý, lebo som upozorňoval na zmenenú realitu, na ktorú treba odpovedať. Postupne som si ale na to zvykol, takže dnes už o nič nestojím. Desať rokov som na ľade. Možno som si to zavinil sám, ale vďačne mi pritom požehnal môj arcibiskup.
Dodnes máte na rozdiel od mnohých katolíckych celebrít rešpekt aj medzi mladými ľuďmi. Mohli by ste teda byť pre cirkev veľmi užitočný ako akýsi most. Prečo o to vaša vlastná cirkev nestojí?
Toto postavenie na okraji mi cirkev nanútila. Priznávam, že by som asi bol rušivým momentom, ale mohli to urobiť slušnejšie. Arcibiskup naozaj nemusel prikázať ešte aj masmédiám, aby ma nepúšťali do náboženských relácií.
Ako hodnotíte minulosť arcibiskupa Sokola, na ktorého viedla ŠtB zväzok ako na svojho spolupracovníka?
Nikdy to nevysvetlil. Všetci sme boli tlačení do spolupráce, a jeho tlačila ŠtB ešte viac. Ale má to vysvetliť. Mohol urobiť aspoň toľko, že by sa obklopil tými kňazmi, ktorí boli prenasledovaní, bez štátneho súhlasu a podobne. Lenže on nevedie dialóg. Je tragédia, že keď dostal moc, myslí si, že dostal aj všetok rozum.
Arcibiskup Sokol usadol do svojej funkcie ešte za komunistov. Prečo s ním súhlasili?
Bola to aj naša chyba. Tak veľmi sme chceli mať biskupov, že keď to eštebáci zistili, povedali si: „keď im nič iné nechýba, iba biskupi, dáme im nejakých“.
Po roku 1989 sa viacerí otvorenejší kňazi dostali do nemilosti cirkvi. Prečo?
Lebo vybočovali z radu. Za komunistov si cirkev zvykla, že sa má zaoberať len teológiou, obradmi, Bibliou. V tom predsa žil aj biskup Korec.
Ako hodnotíte svojich desať rokov po novembri 1989?
Postúpil som od služieb cirkvi k službe národu. Som kňaz dôchodca a dávam svojím blížnym, čo môžem. Arcibiskup mi ešte nezakázal viesť svadby a pohreby, takže ich s radosťou vysluhujem. Ale najmä mám väčšiu možnosť stretávať sa s ľuďmi, ktorí za niečo dobré bojujú. Bolo to veľmi vážne desaťročie a som rád, že som ho prežil tak, ako som ho prežil.
Sledovali ste spory o ekonomickú reformu a spoločný štát?
Samozrejme. O delení štátu mal rozhodnúť národ, a ten by rozhodol inak. Ekonomickú reformu som vnímal ako nutnú. Lenže my na Slovensku sme tak trochu rezerváciou – u nás svetové hnutia nevznikajú a vždy sem prídu oslabené, neskôr, a ťažšie sa s nimi zmierujeme. Tak to bolo aj s reformou.
Slovenskí katolícki politici i kňazi sú zväčša presvedčení, že národ má mať svoj štát. Aj vy?
Ja by som vedel žiť aj v spoločnom štáte. Možno mohli byť Česi trochu veľkorysejší.
Prečo sú aj v tejto otázke ľudia ako vy v cirkvi osamotení?
Ešte doznieva sentiment na vojnový slovenský štát. Vtedy mala katolícka cirkev veľký vplyv, takže dúfala, že to tak bude aj teraz. Len nezbadali, že táto spoločnosť je už sekularizovaná. Slováci už nie sú takí katolíci, ako by sme to radi predávali vo svete.
Aký sme vlastne národ?
Ani kresťanský, ani ateistický. Niektorí katolíci sú ateistickí, niektorí ateisti majú kresťanské zásady. Ale ešte je tu veľa dobrej vôle – všimnite si, že napriek veľkej nezamestnanosti nikto neštrajkuje.
Koniec ukážky
Table of Contents
Majme sa radi
Fotografie Borisa Németha z projektu Resoty