


„Jedna z nejlepších knih o síle a praktičnosti filozofie pro dobrý 
a úspěšný život! Moudrost není příručka pravidel, ale způsob 
myšlení. Vyvíjí se ze života plného poctivého a odvážného 
zkoumání. Donald J. Robertson nás mistrně a živě přivádí do 
Sokratových Athén a znovu vytváří prostředí i mocné myšlenky, 
které do světa navždy uvedlo jedno místo, jedna doba a jeden 
člověk. Je to úvod do filozofie jako způsobu života, který je stejně 
poutavý jako díla fikce a tak neotřelý, jak jen filozofická kniha 
může být. Vřele doporučuji!“ 

– Tom Morris, autor knih If Aristotle Ran General Motors, 
The Oasis Within, a Plato’s Lemonade Stand

„Robertson vytvořil skvělého částečně beletrizovaného 
Sokrata, který moderním čtenářům přibližuje zrod filozofie 
v Athénách. Na vlastní kůži zažijeme metodu, kterou Sokrates 
proslavil –  podrobení našich nejhlubších přesvědčení křížo-
vému výslechu, který námi otřese a udeří jako elektrický pa-
prsek. Abychom se v našem moderním světě plném polopravd 
a dezinformací probudili ze svých iluzí, nebudeme potřebovat 
nic menšího než toto.“ 

– Nancy Sherman, autorka knihy Stoic Wisdom:  
Ancient Lessons for Modern Resilience

„Svěží a originální uvedení do života Sokrata, v němž se mísí 
filozofie, historie a psychoterapie. Robertson vyzývá čtenáře, 
aby se chopili sokratovské metody sebezkoumání a přijali život 
vedený racionální reflexí.“ 

– John Sellars, lektor filozofie na Royal Holloway,  
University of London a autor knihy The Pocket Stoic



„Zajímavá a originální kniha, poutavě napsaná a velmi přístupná. 
Je inovativní jak v propojení sokratovských dialogů, zejména 
Platónových, s jejich historickým kontextem, tak ve zdůraznění 
významu sokratovského filozofického tázání pro moderní čte-
náře. Zvláště podnětné je propojení sokratovské metody s psy-
choterapeutickým vedením KBT.“ 

– Chris Gill, emeritní profesor antického myšlení na 
Exeterské univerzitě a autor knihy Learning to Live 

Naturally: Stoic Ethics and its Modern Significance

„Don Robertson je vaším spolehlivým a zasvěceným průvodcem 
životem, dobou a myšlením nejvýznamnějšího filozofa západní 
tradice.“ 

– Massimo Pigliucci, autor knihy How to Be a Stoic







MYSLET 

JAKO 

SOK R ATES





DALŠÍ KNIHY OD  

DONALDA J. ROBERTSONA

The Philosophy of Cognitive-Behavioural Therapy
Stoicism and the Art of Happiness

Myslet jako římský císař
Verissimus: The Stoic Philosophy of Marcus Aurelius





MYSLET 

JAKO 

SOK R ATES

VYUŽIJTE SÍLU ANTICKÉ FILOZOFIE 
V MODERNÍM ŽIVOTĚ

DONALD J. ROBERTSON



MYSLET JAKO SOKRATES﻿
Využijte sílu antické filozofie v moderním životě

Donald J. Robertson

HOW TO THINK LIKE SOCRATES
Text Copyright © 2024 by Donald J. Robertson

Published by arrangement with St. Martin’s Publishing Group.
All rights reserved.

Překlad: Jana Zajícová
Byronovy verše pro potřeby této knihy přeložil Václav Z. J. Pinkava.

Jazyková korektura: Hana Jarčevská
Odborná korektura: Mgr. et Mgr. Andrea Scheansová, Ph.D.

Sazba: Magdaléna Šrailová
Obálka dle originálu: Magdaléna Šrailová
Odpovědná redaktorka: Hana Cvrčková

Tisk: FINIDR, s.r.o.

Vydalo Nakladatelství Audiolibrix
Makovského 1334/26, Řepy, 163 00 Praha 6

v roce 2025 jako svou 57. publikaci
První vydání

Připomínky: audiolibrix.cz/pripominky
Detail titulu: audiolibrix.cz/sokrates

Objednávky knih: audiolibrix.cz/objednavky

Při diskusi o knize použijte hashtag #jakosokrates
Kniha je dostupná také jako audiokniha

na audiolibrix.cz/sokrates

České vydání © Audiolibrix s. r. o. 2025
Všechna práva vyhrazena

audiolibrix.cz/nakladatelstvi

Žádná část této publikace nesmí být kopírována a rozmnožována
za účelem rozšiřování v jakékoli formě či jakýmkoli způsobem

bez písemného souhlasu vydavatele.

ISBN 978-80-88494-51-5 (hardback)
ISBN 978-80-88494-52-2 (epub)
ISBN 978-80-88494-53-9 (pdf)



Věnováno Hectorovi a ctnostem jeho předků





OBSA H
POZNÁMKA AUTORA:  
SOKRATOVSKÝ PROBLÉM		  17
ÚVOD		  25
SOKRATOVSKÉ DIALOGY		  37

	 1. SOUD		  43 
JAK SE CVIČIT V UVAŽOVÁNÍ O SMRTI 
ROZSUDEK

	2. PRVNÍ FILOZOF		  63 
JAK SE CVIČIT V OBJASŇOVÁNÍ HODNOT 
SOKRATES OPOUŠTÍ SOCHAŘSKOU DÍLNU

	3. ŽENSKÝ SOKRATES	 	 93 
DIALOG S ASPASIÍ 
JAK SE CVIČIT VE ZLATÉM PRAVIDLE 
ZROZENÍ SOKRATOVSKÉ METODY

	4. APOLLONOVO ORÁKULUM		 117 
DIALOG S CHAIREKRATEM 
JAK SE CVIČIT V SOKRATOVSKÉ METODĚ 
APOLLONŮV VERDIKT

	5. NEJMOUDŘEJŠÍ ŽIJÍCÍ ČLOVĚK		 141 
PROTAGORŮV VELKÝ PROJEV 
DIALOG S PROTAGOREM 
JAK SE CVIČIT V ANALÝZE PŘÍNOSŮ A NÁKLADŮ 
ATHÉNSKÁ MLÁDEŽ



	6. ATHÉNSKÝ LEV		 171 
PRVNÍ DIALOG S ALKIBIADEM 
JAK SE CVIČIT V ILLEISMU 
BITVA U POTEIDAIE

	 7. PELOPONÉSKÁ VÁLKA		 197 
DIALOG S GORGIEM 
VÁLKA POD KLEONOVÝM VEDENÍM 
JAK SE CVIČIT V KOGNITIVNÍM ODSTUPU 
NIKIŮV MÍR

	8. SICILSKÁ EXPEDICE	 	233 
SKANDÁL S HERMAMI 
DRUHÝ DIALOG S ALKIBIADEM 
EXPEDICE VYPLOUVÁ 
VÁLKA POD NIKIOVÝM VEDENÍM 
JAK SE CVIČIT V HLEDÁNÍ CHYB V UVAŽOVÁNÍ 
VÁLKA POD ALKIBIADOVÝM VEDENÍM

	9.  PÁD ATHÉN	 	275 
TŘETÍ DIALOG S ALKIBIADEM 
BITVA U EFESU 
JAK SE CVIČIT V PŘEKONÁVÁNÍ ÚZKOSTI ZE SMRTI 
ALKIBIADOVA SMRT

	10.  TŘICET TYRANŮ	 	301 
DIALOG S KRITIEM 
TŘICÍTKA PROTI SOKRATOVI 
JAK SE CVIČIT VE ZVLÁDÁNÍ VZTEKU 
OBČANSKÁ VÁLKA



	11.  LABUTÍ PÍSEŇ	 	335

PODĚKOVÁNÍ		 349
POZNÁMKY	 	351
ZDROJE		 363
REJSTŘÍK		 369
O AUTOROVI		 375





17

POZNÁ MK A AUTOR A :  
SOK R ATOVSK Ý PROBLÉM

Sókratův obraz tak, jak jej známe z Platónových 
dialogů, není historicky přesným záznamem výjevů, 
konverzací a výroků. Není to sice záznam, ale také 
to není pouhý výmysl.

– Karl Jaspers1

Na rozdíl od většiny důležitých historických postav známe 
Sokrata převážně tak, jak je zachycen v literárních dílech, 

o kterých se domníváme, že jsou zpola smyšlená. Platonovy 
a Xenofonovy dialogy byly s nejvyšší pravděpodobností na-
psány krátce po Sokratově smrti. Platon a Xenofon navíc byli 
v době Sokratovy smrti mladí a v jeho společnosti nejspíše 



18

MYSLET JAKO SOKR ATES

strávili pouze posledních pět nebo šest let. Naším nejraněj-
ším zdrojem pojednávajícím o Sokratovi je Aristofanova sati-
rická hra Oblaky, která byla uvedena během Sokratova života 
a představuje jej ve zcela jiných barvách. Ve spisech starově-
kých autorů, kteří žili ve staletích následujících po Sokratově 
smrti, najdeme několik dalších soudobých fragmentů hlavně 
komediální povahy a řadu anekdot, často pochybné historické 
hodnoty. Sokrates skutečně žil – byl to slavný athénský filozof. 
Navzdory bohaté literární tradici ale řadu detailů jeho života 
a myšlení zastírá nejistota. Výzva v podobě oddělení pravdy od 
smyšlenek v dostupné literatuře, která historiky trápí už celá 
staletí, je známá jako sokratovský problém.

Platonovy filozofické dialogy, které jsou naším primárním 
zdrojem, obsahují řadu rozhovorů mezi Sokratem a dalšími 
řečníky. Obsah je pravděpodobně smyšlený nebo se jen velmi 
volně zakládá na tom, co Sokrates opravdu řekl, ačkoli zpravi-
dla bývá zasazen do skutečných míst a figurují v něm skuteční 
lidé. Občas také najdeme přímé i nepřímé odkazy na skutečné 
historické události. Totéž lze říct o Xenofonových dialozích, 
i když v menší míře. Někteří badatelé se domnívají, že z dia-
logů lze s patřičnou dávkou obezřetnosti vydedukovat podrob-
nosti o Sokratově životě. Jiní, například klasický filolog Robin 
Waterfield, který přeložil řadu Platonových a Xenofonových děl, 
nejsou tak optimističtí:

Dialogy se nacházejí ve fiktivním vesmíru, který vy-
tvořil Platón, jsou přibližně zasazeny do Athén v pá-
tém století před naším letopočtem a točí se kolem 
Sókrata, ale věnují malou pozornost vnějšímu světu.2



19

POZNÁ MK A AUTOR A: SOKR ATOVSK Ý PROBLÉM

Problematických je hned několik ústředních momentů – včetně 
slavného tvrzení delfské věštírny, že žádný člověk není moud-
řejší než Sokrates. Dobu, kdy toto tvrzení bylo proneseno, ne-
lze jasně stanovit a nevíme ani, jestli se tak stalo před jinými 
klíčovými událostmi, nebo až po nich. Někteří odborníci to 
považují za pouhý výmysl, ale i tak to je zásadní prvek příběhu, 
který nám je o Sokratovi vyprávěn.

Z tohoto důvodu bude nejlepší, když Platonovy a Xenofonovy 
sokratovské dialogy budeme považovat za převážně ilustrativní.3 
Postava Sokrata v nich figuruje jako literární nástroj a slouží 
k navození představy o tom, co by filozof snad býval řekl, kdyby 
se taková konverzace byla odehrála. Filozof z 20. století Karl 
Jaspers v této souvislosti prohlásil, že antické dědictví obsahuje 
natolik protichůdné informace, že je dost dobře nemožné re-
konstruovat přesný obrázek skutečného muže, jímž Sokrates 
byl. Anekdoty vyprávěné o Sokratovi v dávných časech si ale 
zaslouží zprostředkovat moderním čtenářům, kteří se o jeho 
filozofii zajímají.

Tato kniha tedy obsahuje zdramatizované a napůl fiktivní 
pojednání o Sokratově životě a snaží se zpřístupnit jeho myšlení 
a zároveň zdůraznit jeho vazby na moderní psychologii. Mys-
lím, že to je nejlepší způsob, jak co největšímu počtu lidí otevřít 
dveře k tomu, aby ze Sokratova příběhu měli prospěch. Musíme 
se „vzdát historického Sokrata“, ale to nám nebrání vzít si něco 
velmi cenného z literární postavy, která k nám promlouvá ze 
starověkých zdrojů.





Ale mužové bez odvahy věru ještě nikdy nedobyli 
vítězství. Proto se musíš mužně ujmout slova a s po-
mocí Apollóna a Múz ukazovat a oslavovat ctnosti 
starověkých občanů.

– Platon, Kritias‚108c





MYSLET 

JAKO 

SOK R ATES





25

Ú VOD

Píše se rok 79 před naším letopočtem. Od Sokratovy smrti 
uplynula tři staletí. Do athénské Akademie se na odpolední 

procházku s přáteli vydává významný host z Říma, státník a fi-
lozof Marcus Tullius Cicero.4 Škola, kterou zde založil Sokratův 
nejslavnější student Platon, je nejdůležitější filozofickou institucí 
v historii – každá následná akademie nese její jméno. Celá staletí 
sem proudili mladí muži, aby hltali slova velkých rétorů a filozofů, 
kteří kráčeli sem a tam po zářivě vymalovaných mramorových 
kolonádách, zatímco opodál trénovali zápasníci a běžci. Když sem 
ale přicházejí Cicero a jeho společníci, nacházejí zcela opuštěné 
místo, prostoupené stísňujícím tichem.

Procházejí se po opuštěných stezkách, ale přesto cítí silné pouto 
s minulostí – silnější, než jaké může zprostředkovat jakýkoli spis. 
Blízké zahrady Platonova domu „nejen mne naň upomínají, nýbrž 
staví mi jej samého živě před oči“, říká jeden z nich.



26

MYSLET JAKO SOKR ATES

Cicero cítí, že těmto místům, kde velcí filozofové kdysi zkou-
mali podstatu moudrosti, chybí zvuk jejich hlasu. Představuje 
si, jak samotná Akademie oplakává jejich ztrátu. Jeho společníci 
souhlasí, že nostalgie, která je přepadla, může být zdravá, pokud 
je podnítí k tomu, aby se řídili příkladem mužů, jako byli Platon 
a Sokrates. Měli bychom pociťovat touhu nejen poznat velké 
učence historie z čistě intelektuálního hlediska, říká Cicero, ale 
také napodobovat jejich způsob života.

O pouhých sedm let dříve byla oblast mimo městské hradby, 
kde se Akademie nacházela, okupována a znesvěcena římskými 
legionáři, když diktátor Sulla brutálně obléhal Athény. Její 
posvátné háje byly vykáceny, aby bylo dost dřeva na válečné 
stroje, a svatyně a knihovny byly vypleněny. Akademie tedy 
mohla Ciceronovi a jeho přátelům připadat značně zchátralá. 
Navzdory zkáze, kterou přinesl Sulla, pokračovalo studium fi-
lozofie v Athénách ještě několik staletí, ale ke své dřívější slávě 
se už město nevrátilo.

Od konce klasického období se studium filozofie posunulo 
od přemýšlení o praktickém způsobu života k vesměs teoretic-
kému hloubání nad knihami. Tuto změnu přijali mnozí s lítostí 

– například britský filhelén lord Byron, který naříkal nad úpad-
kem Athén a vytrácející se vzpomínkou na Sokrata, athénského 
filozofa par excellence.

Když Byron vzpomínal na to, jak pozoroval středomořské 
slunce mizející za horami, zvolal:

V takový podvečer, v jakýž nejvybledlejší svůj 
vrhal svit 
tehdá, v Athénách! které Nejmoudřejší si dopřál 
na závěr zřít. 



27

Ú VOD

Jak tvoji synové vyvolení jeho odchodu paprsek 
shlédli jen 
jimž zhasnul jejich zavražděného Znalce po-
slední den! 5

Sokrates byl svými spoluobčany samozřejmě popraven, nikoli 
doslova zavražděn – Byron tato slova zvolil, aby vyjádřil pocit 
ohromné nespravedlnosti a ztráty. I když se Sokrates těší re-
putaci jednoho z největších vzdělanců historie, většina lidí nemá 
povědomí o jeho učení a o pozoruhodných životních peripetiích, 
s nimiž bylo provázáno. Sokratovské dialogy v dnešní době čte 
krom hrstky filologů málokdo. A Platonova Akademie, kolébka 
západní filozofie, leží v rozvalinách už dobrých tisíc let – přesto 
pořád existuje.

Pokládám ruku na trávu, zavírám oči a představuji si, že 
Sokrates a ostatní filozofové jsou pořád tady. Slunce mě hřeje 
na tváři. Cítím spálený prach chodníků, jak se mísí s vůní cy-
přišů a borovic. Psi štěkají a slyším křik hrajících si dětí. Mladí 
lidé sem chodí sportovat; běhají, skáčou přes švihadlo a trénují 
bojová umění.

Akademie byla jedním z několika gymnasií (sportovišť) ve 
starověkých Athénách. I dnes můžete uprostřed parku, který nese 
název Akadimia Platonos, sestoupit do ruin palestry, zápasnické 
školy. V rozvalinách se dnes místo slavných filozofů loudají tou-
lavé kočky. Platon žil nedaleko a vyučoval zde filozofii. Pravdě-
podobně bydlel kousek odsud směrem na severovýchod, na úpatí 
kopce Kolonos. Když zemřel, bylo jeho tělo pochováno poblíž. 
Jeho ostatky možná stále leží právě zde, někde pod mýma nohama.

Kdykoli chci cítit propojení s antickou filozofií, inspiruji se 
Ciceronem a navštívím prostory starověké athénské Akademie. 



28

MYSLET JAKO SOKR ATES

Často si připomínám jeho poznámky o velkých myslitelích, 
kteří se tudy kdysi procházeli. Soustředění na jejich absenci mi 
je paradoxně nějakým způsobem zpřítomňuje. Představuji si, že 
sám Cicero by se mohl každou chvíli vynořit zpoza rohu, zabrán 
do hluboké konverzace se svými společníky. Pak se objeví za-
kladatel stoicismu Zenon, kynik Diogenes, Aristoteles, Platon 
či sám Sokrates. Ti všichni tudy údajně kráčeli.

I když je Akademie v rozvalinách, její duch přežívá. Slouží 
jako připomínka dob, kdy byla filozofie společnou cestou, nikoli 
jen akademickým cvičením. Tato kniha přináší moderní pojetí 
sokratovské moudrosti, vysvětluje její praktický význam pro 
náš každodenní život a snaží se znovu vznítit cit pro to, jaké 
kdysi bylo procházet se tudy a konverzovat se Sokratem a jeho 
kolegy filozofy.

Mé první setkání s filozofií probíhalo úplně jinak. Bylo mi 
asi sedmnáct a žil jsem ve Skotsku, když se mi při šmejdění 
v něčí knihovničce náhodou dostal do ruky výtisk Platonova 
veledíla Ústava. Je to Platonův nejdelší dialog, v němž figuruje 
Sokrates. V deseti kapitolách vykresluje Platon svého učitele, jak 
s několika dalšími účastníky diskutuje o povaze spravedlnosti 
a ideálu politického státu.

Na úvodních stránkách Ústavy vypráví Sokrates postaršímu 
příteli, že život považuje za cestu. Podle něj bychom se měli 
poučit od těch, kdo už prošli cestou, po níž se budeme ubírat 
i my. Když jsem to četl, zajímalo mě, co by mě Sokrates mohl 
naučit o mé cestě životem. Nejvíce mě zaujalo, jak se zaměřuje 
na fundamentální otázky o moudrosti a smyslu života. Zdálo 
se mi, že to je typ myšlenek, kterými se většina nefilozofů od-
mítá zabývat, dokud na ně nesáhne smrt nebo dokud nepřijdou 
o někoho blízkého.



29

Ú VOD

Toto úvodní setkání s postavou Sokrata v platonském dialogu 
ovlivnilo běh mého života. O několik let později jsem se zabýval 
Platonovým dílem na Aberdeenské univerzitě jako student filozo-
fie. Když jsem získal diplom, pustil jsem se do postgraduálního vý-
zkumu v oboru psychoterapie. Namísto akademické kariéry jsem 
se rozhodl pro klinický směr a časem jsem začal pracovat jako 
kognitivně-behaviorální terapeut specializující se na úzkostné 
poruchy. Stále ještě ovlivněn svým prvním setkáním se Sokratem 
jsem začal studovat vztah mezi moderní psychoterapií a jejími 
starobylými předchůdci, hlavně stoickými filozofy, kteří zdůraz-
ňovali a dále rozvíjeli terapeutický aspekt sokratovské filozofie.

Právě ze Sokratova učení odvodil stoicismus některé ze svých 
klíčových myšlenek. Průkopníci kognitivně-behaviorální terapie 
(KBT) často citují slavné tvrzení stoického filozofa Epikteta, 
že „lidé nejsou zneklidňováni věcmi, nýbrž svými vlastními 
názory na věci“.6 Ta samá myšlenka se ale už čtyři staletí před 
Epiktetem objevuje v sokratovských dialozích.7 Tento jedno-
duchý postřeh o povaze emocí nás vede k použití rozumu jako 
terapeutické techniky, protože implikuje, že pokud se chceme 
cítit lépe, měli bychom zkoumat předpoklady, které jsou příči-
nou naší nepohody.

Ke změně svých myšlenek a přesvědčení – své kognice, jak 
tomu říkají psychologové – můžeme využít řadu technik. Cílem 
KBT je jednoduše řečeno nahradit iracionální a nezdravé kog-
nice racionálními a zdravými. Přímo se nabízí technika kladení 
otázek, například těchto:

•	 Kde je důkaz pro toto tvrzení?
•	 Jaké dopady má tento pohled na události?
•	 Mohou jiní lidé vnímat tuto situaci jinak?



30

MYSLET JAKO SOKR ATES

Aaron T. Beck, jeden ze zakladatelů KBT, řekl, že tato myšlenka  
se mu začala rodit v hlavě, když na vysoké škole studoval v kurzu 
filozofie Platonovu Ústavu.8 „Sokratovské otázky“ tohoto 
druhu se později staly pilířem terapie, kterou vyvinul. V dnešní 
době existují nesčetné studie, které ukazují, jak obdobné tech-
niky kognitivní terapie zaměřené na dysfunkční představy 
mohou pomáhat lidem trpícím klinickou depresí, úzkostnou 
poruchou a řadou dalších emočních potíží.

Jako mladý terapeut ve výcviku jsem byl přesto ohromen, 
když jsem narazil na dialogy z antického Řecka, kde Sokrates 
provádí něco, co nejde popsat jinak než jako prvotní verzi kog-
nitivní terapie. Někdy tam vystupuje jako vztahový poradce 
nebo rodinný terapeut, který svým přátelům, nebo dokonce 
i svým příbuzným pomáhá řešit mezilidské konflikty. Ptal jsem 
se, proč mi nikdo nikdy neřekl, že Sokrates provozoval svého 
druhu psychoterapii téměř dva a půl tisíce let předtím, než byla 
údajně vynalezena.

Jednou si například Sokratův pubertální syn Lamprokles 
stěžoval na svou matku a filozofovu výbušnou mladou ženu 
Xantippu, která byla známá svým ostrým jazykem.9 Zdálo se 
mi, že Sokrates se svého syna dotazuje velice zdatným způsobem. 
Přiměl Lamprokla, aby připustil, že Xantippa je ve skutečnosti 
dobrá matka a že jí na něm opravdu záleží. Chlapec ale trval na 
tom, že matčiny rýpavé poznámky jsou naprosto nesnesitelné. Po 
kratší diskusi přišel Sokrates s otázkou, která mi připadá jako dů-
myslný terapeutický nástroj: Urážejí se herci v tragédiích, když 
jim jiné postavy nadávají? Poznamenal, že herci si v tragédiích 
vyměňují daleko horší slova, než jaká kdy vyslovila Xantippa.

Lamproklovi tato otázka připadala hloupá. Herci se samo-
zřejmě neurážejí, protože vědí, že navzdory tomu, jak se situace 



31

Ú VOD

jeví, jim kolegové ve skutečnosti nechtějí ublížit. Je to jen jako. 
Správně, opáčil Sokrates, ale nepřipustil jsi před chvílí, že si 
nemyslíš, že ti matka opravdu chce ublížit?

Nechám na vás, abyste si tuto konverzaci nechali projít 
hlavou. Doufám, že vám neunikne, že Sokrates několika jed-
noduchými otázkami přiměl Lamprokla, aby na svou zlobu 
pohlédl z radikálně odlišné perspektivy. Když v nás domněnky, 
které jsou motorem našeho hněvu, začnou vyvolávat otazníky, 
napomáhá to pružnosti našeho uvažování a můžeme se začít 
osvobozovat ze sevření nezdravých emocí. Co se dříve zdálo 
jasné, se nám nyní jeví jako nejisté. Stručný dialog mezi otcem 
a synem fakticky shrnuje témata prolínající se celou sokratov-
skou filozofií: Jak můžeme v každodenním životě rozlišovat 
mezi dojmem a realitou?

Sokrates vykazoval pozoruhodnou schopnost provádět psy-
chologickou terapii u tak všednodenních problémů, jako je ne-
vraživost nezletilého chlapce vůči jeho rýpavé matce, a zároveň 
formulovat hlubší filozofické otázky. To mě fascinovalo, protože 
jsem si všímal, že jakkoli je KBT účinná, někteří pacienti po-
třebují něco víc. Když si například uvědomíte, že iracionální 
postoje hrají ve vašich emočních problémech větší roli, než jste 
mysleli, co uděláte? Může existovat celá filozofie života, která 
je založena na základních poznatcích moderní psychoterapie, 
nebo je s ní alespoň v souladu?

Sokrates stejně jako většina starověkých filozofů vnímal 
pouť za moudrostí a příslib emoční pohody jako dvě strany 
jedné mince. Trval na tom, že poslání, které si vytyčil ve 
jménu Apollona coby boha uzdravování, není jen filozofické, 
ale také terapeutické. Jeho originální metoda tázání byla 
zamýšlena jako lék, který nám pomáhá zbavit se svízelného 



32

MYSLET JAKO SOKR ATES

problému: intelektuální pýchy, která nás mate a zaslepuje ve 
vztahu k našim vlastním hodnotám. Většinou procházíme 
životem a chováme se, jako bychom věděli – či jako bychom 
nepotřebovali vědět – co by mělo být naším cílem, co je dobré, 
a co špatné. Jen málokdo si vyhradí čas na kritické zkoumání 
těchto domněnek.

Přístup k sebezdokonalování, který pozorujeme v sokratov-
ských dialozích, se tedy liší od toho, o čem pojednává moderní 
literatura o osobním rozvoji. V knihách o osobním rozvoji ob-
vykle najdeme rady. Naproti tomu Sokrates nám odkázal ani 
ne tak sérii odpovědí, jako spíše metodu kladení otázek, což je 
technika, která nám pomůže ujasnit si myšlenky a chránit se 
před tím, aby nás ostatní klamali. Této technice se dnes říká 
sokratovská metoda.

Kniha, kterou držíte v ruce, nespadá do žánru osobního 
rozvoje v konvenčním smyslu tohoto slova. Vlastně by se dala 
číst jako kritika toho, kam to literatura o osobním rozvoji do-
pracovala. Většina psychoterapeutů dle mých zkušeností často 
pracuje s klienty, kteří o sobě tvrdí, že jsou blázni do osobního 
rozvoje a vybudovali si soukromou knihovničku obsahující ta 
nejlepší díla z tohoto žánru. Sledují videa, čtou články, zapisují 
se do kurzů, meditují, píšou si deník a účastní se workshopů, ale 
přesto končí v péči psychoterapeutů. Jak uvidíme, setkával se 
Sokrates s mladými muži, kteří se ocitali ve stejných nesnázích.

Ačkoli se v důsledku všech rad, které hltají, občas mohou 
cítit lépe, jejich celková situace se rozhodně nezlepšuje. Stav 
některých se dokonce zhoršuje – i přes to, že investovali spoustu 
času, energie a peněz a pořídili si vše, co jim jejich guru pro 
sebezdokonalení chtěl prodat. Bylo by pro nás mnohem lepší, 
kdybychom se naučili, jak používat rozum k aktivnímu řešení 



33

Ú VOD

problémů a hodnocení různých strategií, abychom nezáviseli na 
prefabrikovaných radách jiných lidí.

Než si vůbec můžeme začít pomáhat, musíme určit, jaký 
máme cíl. Seberozvojová literatura nám nepomůže, pokud ne-
víme, čeho chceme dosáhnout. Nejdříve se musíme naučit za-
měřovat na obecnější souvislosti a klást si složité otázky o svých 
hodnotách, tvrdil Sokrates. Mělo by se naše sebezdokonalo-
vání například měřit dosahováním externích cílů, jako jsou 
bohatství a reputace, nebo dosahováním interních cílů, jako 
jsou moudrost a sebeovládání? Co je skutečným tajemstvím 
lidské prosperity či dobrého života?

Na internetu se to doporučeními pro osobní rozvoj jen 
hemží. Obzvlášť mladí lidé jsou ze všech stran pod palbou  
názorů, jak mají žít. Athénská mládež se v podstatě potýkala se 
stejným problémem. Tehdejším „influencerům“ se říkalo sofisté 
a byli to samozvaní experti či „moudří muži“. Athéňané chodili 
poslouchat projevy sofistů, kteří tvrdili, že ze svých studentů dě-
lají lepší lidi, stejně jako dnes konzumujeme videa tvůrců, kteří 
se prohlašují za specialisty na osobní rozvoj.

Sofisté si účtovali mastný honorář za to, že učili mladé 
muže, jak se stát přesvědčivějšími řečníky, což bylo přísli-
bem následného úspěchu v životě. Moderní influenceři často 
slibují, že nás naučí, jak uspět v kariéře i vztazích. I když so-
fisty a moderní influencery dělí více než dvě tisícovky let, jsou 
si jejich slova zvláštně podobná. Je to tím, že svému publiku 
často říkají, co chce slyšet nebo co vědí, že zaujme – Sokrates 
tomu říkal podbízivost. Se svými konkurenty soupeří o naši 
chválu – starověcí sofisté chtěli sklízet potlesk, influenceři na 
sociálních sítích stojí o „lajky“. Tato strategie je nevyhnutelně 
vede k tomu, aby nadbíhali našim předsudkům, namísto aby 



34

MYSLET JAKO SOKR ATES

se je snažili zpochybňovat. Jenže co když je nám vztah s nimi 
více ke škodě než k užitku?

Tímto pasivním osvojováním postojů riskujeme, že budeme 
nebezpečně závislí na názorech jiných lidí, protože podlomíme 
svou schopnost samostatně uvažovat. Namísto skutečných 
znalostí získáváme názory – zdání znalostí. Jeden influencer 
v oblasti osobního rozvoje řekne, abyste byli asertivní, druhý 
radí, abyste praktikovali přijetí. Rady či pravidla, která fun-
gují v jedné situaci (např. „ukliď si pokoj“, „zaměř se na to, co 
je pozitivní“ nebo „dýchej do břicha“), se mohou stát přítěží, 
pokud se jimi pokoušíme řídit za jiných okolností. Pravidla 
fungují, jen dokud fungují. Rady jsou užitečné, jen dokud jsou 
užitečné. Ani ta nejlepší rada nenahradí skutečnou moudrost. 
Je samozřejmě zdravější, pokud se způsob, jakým se vypořádá-
váme s tlakem, naučíme přizpůsobovat požadavkům situací, ve 
kterých se ocitáme. Řídit se morálními nebo psychologickými 
vodítky někoho jiného je jako procházet lesem podle toho, jak 
vás tato osoba naviguje. Z dlouhodobého hlediska se vám roz-
hodně vyplatí naučit se používat mapu a kompas – alespoň 
v případě, že jste člověk, který se opírá o rozum a svou vlastní 
životní filozofii.

Pokud jste přespříliš závislí na sociálních sítích a motivační 
literatuře, riskujete, že budete jako ztracené duše, které popsal 
jiný starověký autor. Takoví lidé si navykli radit se před jakým-
koliv řešením s věštci a proroky – a jako by kvůli tomu přišli 
o schopnost samostatného uvažování:

Kvůli přílišnému uctívání dobrých znamení (nebo 
rad) se nechávají vést slovy jiných namísto svého 
srdce. Plíží se ulicemi a  odvozují pro sebe rady 



35

Ú VOD

z poznámek jiných lidí, takže fakticky myslí ušima, 
ne mozkem.10

Také Sokrates si uvědomoval, že je nebezpečné „myslet“ ušima 
místo mozku. Jen nasloucháním názorům jiných lidí se k mou-
drosti nepropracujeme. Moudrost vyžaduje, abychom věděli, jak 
sami kráčet po své cestě životem, díky tomu, že sobě i jiným 
klademe ty správné otázky.

V této knize se budeme věnovat některým z těchto otázek 
a také kognitivním technikám, které nám mají pomoci získat 
související poznatky. Od začátku bychom se však měli psychicky 
připravit na možnost, že filozofická reflexe o našich nejhlubších 
hodnotách nás může vést ke zpochybňování některých základ-
ních hodnot společnosti, ve které žijeme.

Když jsem se začal intenzivněji zabývat Sokratovým životem 
a obdobím, kdy žil, ohromilo mě množství paralel s naší moderní 
historií. Sokratovy Athény byly zárodkem demokracie, s očivid-
nými silnými i slabými stránkami. Město nejprve vzkvétalo a bu-
dovalo silná spojenectví pod vedením skvělých státníků, v které 
lidé z celého srdce věřili. Jejich důvěrou ve vládu však otřásly 
velká válka a zničující pandemie. To vedlo k rozštěpení na dvě 
politické frakce, které se v boji o ovládnutí státu stále více pola-
rizovaly a tíhly k extrémům. Politické a právní systémy Athén 
úpěly pod tíhou korupce, protože se otevřela příležitost naplno 
využívat jejich slabiny. Demagogové si brzy uvědomili, že po-
kud svá populistická opatření a emotivní rétoriku zaměří na ty 
horší stránky lidské povahy, jako jsou chamtivost, strach a zlost, 
mohou manipulovat lidmi a změnit poměr sil ve Shromáždění.

Sofisté v roli profesionálních poradců učili politiky umění 
přesvědčivosti a jejich sláva i bohatství závratně rostly. Tito muži 



36

MYSLET JAKO SOKR ATES

sami přednášeli ceněné projevy, které často brnkaly na strunu 
zranitelných stránek lidské duše a předsudků. Vyvinul se zvláštní 
hybrid rétoriky spojující politiku a sebezdokonalování, který 
podněcoval mladé muže z privilegovaných vrstev, aby pohrdání 
lidmi, které považovali za méněcenné, vnímali jako projev „síly“ 
a „mužnosti“. Násilné potlačení jiných národů v zahraničí a na-
prostá ztráta víry v demokratický proces doma časem vyústily 
v ozbrojená povstání, politické čistky, a dokonce i v občanskou 
válku. Sokrates se výslovně nepřiklonil k žádné politické frakci či 
systému vlády – jeho hlavní starostí bylo, jestli ti u moci disponují 
moudrostí a ctnostmi potřebnými pro kompetentní provádění 
této role. Byl ale nucen pozorovat, jak athénskou demokracii nej-
prve ukradli demagogové, načež se proměnila v oligarchii neboli 
vládu vyvolené hrstky, až se pak zhroutila v tyranii neboli v něco, 
čemu říkáme autoritářství.

Nechám na vás, abyste vypozorovali konkrétnější paralely 
mezi starověkými Athénami a naší moderní politickou scénou. 
Různí lidé pravděpodobně dospějí k různým, nebo dokonce pro-
tichůdným závěrům o tom, jaké poznatky bychom si z toho měli 
odnést. Většina z nás se ale dokáže shodnout na tom, že během 
peloponéských válek, jež poznamenaly tu část Sokratova života, 
která nás zajímá, sváděla athénská demokracie boje, jež jsou pro 
nás zřetelným varováním, co se týče křehkosti demokratického 
systému a jeho zranitelnosti vůči zneužití. Sokrates byl rozhodně 
kritikem athénského demokratického systému, zejména toho, jak 
snadno dokázali řečníci obracet veřejné mínění tím, že nadbíhali 
nejhorším lidským tendencím a neřestem. Schopnost dobrého 
uvažování a sebeuvědomění ale byla a také dnes může být naší 
nejlepší obranou proti rétorice strachu a zlosti, která hrozí zniče-
ním naší demokracie stejně, jako kdysi podlomila tu athénskou.


	OBSAH
	POZNÁMKA AUTORA: SOKRATOVSKÝ PROBLÉM
	ÚVOD
	SOUD
	PRVNÍ FILOZOF
	ŽENSKÝ SOKRATES
	APOLLONOVO ORÁKULUM
	NEJMOUDŘEJŠÍ ŽIJÍCÍ ČLOVĚK
	ATHÉNSKÝ LEV
	PELOPONÉSKÁ VÁLK A
	SICILSKÁ EXPEDICE
	PÁD ATHÉN
	TŘICET TYRANŮ
	LABUTÍ PÍSEŇ
	PODĚKOVÁNÍ
	POZNÁMKY
	ZDROJE
	REJSTŘÍK
	O AUTOROVI



