


C. S. Lewis

Zázraky

Published by Porta libri under license �rom the CS Lewis Company Ltd.

Miracles by C. S. Lewis © C. S. Lewis Pte Ltd. 1960

www.cslewis.com

All rights reserved.

Slovak edition © Porta libri, 2025

Vydala Porta libri Bratislava v roku 2025 ako svoju 200. publikáciu.

Jazyková úprava: Jana Lučeničová

Všetky práva slovenského prekladu vyhradené.

Preklad © Eva Baloghová

Gra�cký dizajn a DTP: Karol Prudil – remini.sk

Písmo: Doko

ekniha: Radovan Rumanovič

Porta libri

Legionárska 4

811 07 Bratislava

Telefón: 02 – 55 64 08 68

porta@porta.sk

www.porta.sk

www.cslewis.com

978-80-8156-373-7

Žiadna časť tejto knihy nesmie byť reprodukovaná, uložená do informačných systémov ani inak

rozširovaná (elektronicky alebo mechanicky) bez predchádzajúceho písomného súhlasu

vydavateľa.

https://www.cslewis.com/us/
mailto:%20porta@porta.sk
https://www.porta.sk/
https://www.cslewis.com/us/




Venované Cecilovi a Daphne
Harwoodovcom



Predslov

Hlbšia vízia prírodného sveta C. S. Lewisa

S veľkým potešením slovenským čitateľom predstavujem 

významné dielo C. S. Lewisa Zázraky: východisková štúdia. Rané 

dielo vyšlo prvýkrát v roku 1947. Neskôr ho Lewis mierne 

revidoval a vydal znovu v roku 1960. Lewis je známy najmä vďaka dielam,

ktoré vyšli neskôr, ako napríklad Kroniky Narnie (1950-56), Hovory

o (ne)obyčajnom kresťanstve (1952) a Zaskočený radosťou (1955). Zázraky však

mnohí považujú za dôležitú kritiku svetonázoru, ktorý je všeobecne

známy ako „naturalizmus“ – myšlienka, že príroda je uzavretý systém,

z ktorého je Boh z princípu vylúčený. Tieto názory boli v Británii v 30.

a  40. rokoch 20. storočia veľmi vplyvné a  možno ich pozorovať vo

vedecko-fantastických dielach H. G. Wellsa a vo �lozo�ckejších prácach

vedca J. B. S. Haldana. Jedným z Lewisových hlavných záujmov v tomto

období bolo spochybniť intelektuálne základy týchto foriem naturalizmu

a  ukázať, že kresťanský opis skutočnosti je dôveryhodnejší

a  relevantnejší. Zázraky sú jedným z  najdôležitejších Lewisových diel,

ktoré sa zaoberajú týmito 

otázkami.

Lewis bol ateista, ktorý v  dospelosti konvertoval na kresťanstvo

a  dosiahol pozoruhodnú povesť obhajcu racionality svojej

novonadobudnutej viery, najmä v  dielach Hovory o  (ne)obyčajnom

kresťanstve (Porta libri, 2015) či Problém bolesti (Porta libri, 2024). Ako sa

dá od Lewisa očakávať, Zázraky sú napísané zrozumiteľnou prózou, ktorá

od začiatku upúta pozornosť čitateľa a  udrží si ju, keď Lewis skúma

zákonitosti prírodného poriadku a  schopnosť a hranice prírodných vied

tento poriadok obsiahnuť a  opísať. To slúži ako základ jeho diskusie



o  tom, či veda obmedzuje alebo určuje to, čo sa skutočne v našom svete

deje – napríklad tým, že by veda vyhlásila, že niektoré veci sa

jednoducho stať nemôžu, ako napríklad „zázraky“.

Debaty o  zázrakoch sa v  posledných desaťročiach odohrávajú na

javisku s  pomerne predvídateľnými kulisami, a  to najmä preto, že

ar�umenty oboch strán sú veľmi dobre známe. Jedným z problémov je,

že veľa závisí od presného vymedzenia pojmu „zázrak“. Britský �lozof 18.

storočia David Hume zázrak slávne de�noval ako „porušenie prírodných

zákonov“. Hoci Humova kritika pojmu „zázrak“ bola veľmi vplyvná,

v skúške času veľmi dobre neobstála. V tomto kontexte sú zvlášť dôležité

dva body.

Po prvé, historici intelektuálnych dejín, ako napríklad austrálsky

spisovateľ Peter Harrison, poukázali na to, že myšlienka 

„prírodného zákona“ ako normatívneho úsudku o  tom, čo sa môže

a  nemôže v  prírodnom svete stať, vznikla pomerne neskoro, až

v sedemnástom storočí. Hume teda de�nuje „zázrak“spôsobom, ktorý by

nebol rozpoznateľný pre predchádzajúcich šestnásť storočí kresťanských

diskusií, počas ktorých sa „zázrak“ všeobecne chápal ako niečo, čo

presahuje to, čo príroda sama môže vytvoriť alebo dosiahnuť. Pre

mnohých stredovekých teológov zázraky neznamenali, že Boh porušuje

prirodzený poriadok, ale skôr to, že pôsobí v  rámci prirodzeného

poriadku spôsobom, ktorý mu umožňuje produkovať alebo prinášať

určité výsledky, ktoré ležia ďaleko za jeho „prirodzenými“ možnosťami.

Po druhé, �lozo� nastolili otázku, či sú „prírodné zákony“ len

súhrnom toho, čo sa v prírode pozoruje, alebo ich treba vnímať v hlbšom

zmysle ako meta�yzické „pravidlá“ o  tom, čo sa v prírodnom poriadku

môže a čo nemôže stať. Pre väčšinu prírodovedcov sú „prírodné zákony“

predovšetkým súhrnom toho, čo sa v  prírode pozoruje. Pozorovania,

ktoré tieto „zákony“ spochybňujú, nie sú vylúčené z  dôvodu tohto



napätia medzi existujúcou teóriou a  empirickým pozorovaním, ale sú

skôr vnímané ako potenciálny dôkaz pre zmenu aktuálne rešpektovanej

teórie. Ak sa objaví dostatočný protiklad k dominantnej teórii, považuje

sa to za „bod zlomu„ alebo „zmenu paradigmy“, ktorá by mala viesť

k lepšiemu pochopeniu nášho sveta.

Lewis s  týmito bodmi v knihe Zázraky vedome pracuje. Podľa Lewisa

sa slovo „zázrak“ nevzťahuje na pozorovanie, ale na interpretáciu

pozorovania. A táto interpretácia je sama osebe určená myslením alebo

pohľadom pozorovateľa. Niektorí sekularisti zo zásady vylučujú zázraky

z  dôvodu svojho �lozo�ckého presvedčenia. Ak sme uzavretí do

svetonázoru, ktorý zázraky zo zásady vylučuje, potom sa zázraky nemôžu

vyskytovať. 

„Ak je naturalizmus pravdivý, potom naozaj vopred vieme, že zázraky

nie sú možné: do prírody nemôže prísť nič zvonku, pretože tam vonku nie

je nič, čo by mohlo prísť – príroda je všetko, čo je.“ Podľa Lewisa na

otázku, či sa zázraky vyskytujú, „nikdy nemožno odpovedať jednoducho

na základe skúsenosti“. Pre kategóriu zázračného potrebujeme nejaké

hlbšie kritérium.

Podľa Lewisa je základnou charakteristikou „zázraku“ to, že ide

o „zásah nadprirodzenej moci do prírody“. Lewis však hovorí jasne: tento

zásah nemá podobu porušenia „prírodných zákonov“. Podľa Lewisa

„zázraky v  skutočnosti neporušujú prírodné zákony“. Treba ich vnímať

v  hlbšom informačnom kontexte. Ak Boh stvoril vesmír na prvom

mieste, prečo by nemal disponovať prirodzenou schopnosťou

a možnosťami tvorcu diela vniesť do stvorenia veci, ktoré sú „zázračné“?

Boh je „Sila, ktorá nie je vesmíru cudzia“, ktorá však pôsobí na hlbšej

úrovni, aby vo svete dosiahla Božie konečné zámery a ciele.

Rozvíjajúc myšlienku stredovekého mysliteľa Tomáša Akvinského

o  zázrakoch ako udalostiach, ktoré presahujú produktívnu silu prírody,



Lewis zdôrazňuje základnú kontinuitu Božieho pôsobenia pri stvorení

a obývaní sveta. Zázraky nie sú o vonkajšom Bohu, ktorý ťahá za nitky vo

svete a  inak s  ním nemá žiadne spojenie ani vzťah. Boh skôr pôsobí

v rámci prirodzeného poriadku, rešpektuje prírodné zákony, ale používa

ich spôsobom, ktorý je v súlade s Jeho cieľmi a zámermi. Podľa Lewisa je

prírodný svet vnímavý na činnosť a  prítomnosť Boha ako svojho

stvoriteľa. Boh neustupuje z vesmíru, ale zostáva v ňom zapojený. Lewis

teda obhajuje platnosť zázrakov v  tom zmysle, že Boh umožňuje

stvorenému poriadku prekročiť jeho bežné schopnosti. Lewis tak

spochybňuje intelektuálnu oprávnenosť a  existenciálnu primeranosť

dogmatického naturalistického svetonázoru.

Dôležité je oceniť, že Lewisove debaty o naturalizme v  štyridsiatych

rokoch 20. storočia sa vo všeobecnosti odohrávali v  kontexte, ktorý

dominantne formovali sekularistické východiská. Napríklad tie, že Boh je

vonkajší činiteľ, o ktorom treba uvažovať ako o tom, kto sa akosi nasilu

„vlamuje“ do prirodzeného poriadku, aby v ňom mohol konať. To, ako

Lewis poukazuje, predstavovalo významný posun oproti

predchádzajúcim kresťanským diskusiám o Božej prítomnosti a pôsobení

vo svete. Lewisov prístup predpokladá, že Boh je stálym účastníkom

prírodného poriadku a je schopný pôsobiť v rámci prírodného poriadku,

aby dosiahol ciele svojej božskej prozreteľnosti. Ak Boh v  prvom rade

stvoril vesmír, prečo by nemal mať v  sebe zabudovanú schopnosť

zázračného, keď Stvoriteľ koná v rámci stvorenia – nie proti prírodným

zákonom, ale prostredníctvom nich?

Kresťanský spôsob nazerania na veci, naznačuje Lewis, nás vedie

k  viere v  „úplnú harmóniu všetkého, čo existuje“. Všetko, čo sa deje

v  prírode, vrátane zázrakov, musí odrážať a  odhaľovať túto harmóniu.

Zázraky síce prerušujú „bežný chod prírody“, ale neporušujú prírodné

zákony. Skôr odrážajú „jednotu a vnútornú konzistenciu celkovej reality



na nejakej hlbšej úrovni“. Vo vesmíre teda existuje „celková harmónia“,

ktorá je vede prístupná len čiastočne: „V prírodných vedách čítame iba

poznámky k básni; v kresťanstve nachádzame báseň samotnú.“

Kniha Zázraky je predovšetkým kritikou istej formy naturalizmu,

nielen obhajobou kategórie zázračného. Lewis mal však určite pravdu,

keď si myslel, že kritika prvého je nepriamym potvrdením druhého.

Zázraky sú podľa môjho názoru dielom, ktoré bude pre kresťanských

čitateľov povzbudivé a pre skeptikov podnetné a provokujúce. Som rád,

že teraz je toto dôležité dielo k dispozícii aj v slovenčine, a dúfam, že sa

tým myšlienkové dedičstvo C. S. Lewisa v  slovenskom prostredí ešte

posilní.

Alister McGrath

je profesorom vedy a  náboženstva na Oxfordskej univerzite a  autorom oceňovaného

životopisu C. S. Lewis – excentrický génius a  zdráhavý prorok (Porta libri, 2018). Jeho najnovšia

kniha C. S. Lewis o vede a náboženstve: Hľadanie najlepšieho modelu vesmíru vyjde vo vydavateľstve

Oxford University Press v roku 2026.

Uprostred kopcov leží meteorit

A mach ho svojím kabátikom halí,

Dážď s vetrom, zľahka hladiac jeho póry,

Zjemňujú tvrdú siluetu skaly.

Ach, ako ľahko planéta Zem strávi

Ten popol, čo po hviezdnom ohni zostal,

A z hosťa z vesmíru sa stane pravý

Usadlík v kraji anglického grófstva.

Nuž žiadny div, že každý pútnik, tulák

Tu v lone Zeme chce nájsť svoje miesto.

Veď každá jej časť, každá molekula

Má pôvod vzniku – nekonečný priestor.

Čo je dnes Zemou, to raz nebom bolo,

Vzišla zo slnka – zostúpila z neho



Alebo z hviezdy, čo šla naokolo

Blízučko jeho ohňa spleteného.

A tak tá vzácna tvárna zemská sila

Na pozdné kvapky padajúce zvrchu

Pôsobí stále, jak vždy pôsobila,

A mení ich na sviežu zlatú sprchu.

C.S.L1



Zámer knihy

Tí, ktorí to chcú niekam dotiahnuť, si musia najskôr položiť tie
správne východiskové otázky.

Aristoteles, Meta�yzika II (III), i

V živote som stretol len jednu osobu, ktorá tvrdila, že videla ducha.

A  zaujímavé na tom celom je, že ona predtým, ako toho ducha videla,

neverila v nesmrteľnosť duše. Dokonca v ňu neverí ani teraz, po svojom

zážitku s duchom. Podľa nej to musela byť ilúzia alebo jej jednoducho

zlyhali nervy. A samozrejme, môže mať pravdu. Vidieť neznamená veriť.

Odpoveď na otázku, či sa zázraky dejú, sa teda nedá nájsť na základe

osobnej skúsenosti. Každá udalosť, ktorá by si mohla nárokovať na status

zázraku, je nakoniec niečo, čo je ponúknuté vnímaniu našich zmyslov.

Niečo, čo vidíme, počujeme, ochutnávame, cítime alebo čoho sa

dotýkame. A naše zmysly nie sú neomylné. Ak sa zdá, že sa stalo čosi

neobyčajné, vždy môžeme povedať, že sme podľahli ilúzii. A  ak sa

pridŕžame �lozo�e, ktorá nadprirodzeno vylučuje, musíme to povedať

zakaždým, keď sa niečo také stane. To, čo sa dozvieme z nášho vlastného

zážitku, závisí od �lozo�ckého postoja, s ktorým do zážitku vstupujeme.

Je teda zbytočné odvolávať sa na skúsenosť, ak najskôr podľa svojich

najlepších schopností nevyriešime otázku �lozo�e.

Ak sa pri potvrdzovaní či vyvracaní možnosti existencie zázrakov

nemôžeme spoliehať na osobnú skúsenosť, ešte menej sa môžeme

spoľahnúť na historické záznamy. Mnohí ľudia sa domnievajú, že

skúmaním historických dôkazov, teda podľa „pravidiel bežného

historického výskumu“, sa dá určiť, či sa v  minulosti nejaký zázrak

odohral. Podľa týchto bežných pravidiel sa však dá postupovať opäť až

vtedy, ak sme si už vopred určili, že zázraky sú možné. A ak sú možné,



tak musíme posúdiť, nakoľko sú pravdepodobné. Ak sú totiž podľa nás

nemožné, potom nás žiadne množstvo historických dôkazov nepresvedčí.

Ak sú zázraky možné, avšak veľmi nepravdepodobné, potom nás

presvedčí iba matematicky presný laboratórny dôkaz. A  keďže dejiny

ešte takýto stupeň dôkazu žiadnej udalosti neposkytli, história nás nikdy

nepresvedčí, že sa nejaký zázrak stal. Ak naopak zázraky nie sú zo svojej

podstaty nepravdepodobné, potom nám existujúce dôkazy budú stačiť na

to, aby nás presvedčili, že počas dejín sa stalo značné množstvo zázrakov.

Výsledok nášho historického bádania teda závisí od �lozo�ckých

názorov, ktorých sme sa pridŕžali skôr, ako sme sa vôbec pozreli na

dôkazy. Aj v tomto prípade teda musíme riešiť otázku �lozo�e ako prvú.

Pozrime sa na jeden príklad toho, čo sa stane, keď toto predbežné

riešenie �lozo�ckej otázky vynecháme a hneď sa vrhneme na skúmanie

histórie. V jednom populárnom výklade Biblie nájdete špekuláciu o tom,

kedy mohlo byť napísané Evanjelium podľa Jána. Autor tohto výkladu

tvrdí, že muselo byť napísané po ukrižovaní sv. Petra, pretože Jánovo

evanjelium opisuje Krista, ako predpovedá Petrovo ukrižovanie. „Nijaká

kniha,“ uvažuje autor, „nemôže byť napísaná pred udalosťami, o ktorých

sa zmieňuje.“ Samozrejme, že nemôže – pokiaľ nie je možné naozaj

predpovedať budúcnosť. Ak to naopak možné je, jeho ar�ument

datovania evanjelia neobstojí. A  všimnite si, že  autor toho biblického

výkladu sa vôbec nevyjadril k otázke, či ozajstné prorokovanie je alebo

nie je možné. Berie ako samozrejmosť (snáď podvedome), že nie je.

Možno má pravdu. Ale ak ju aj má, nedospel k  nej historickým

skúmaním. Svoju nevieru v  reálnu schopnosť predpovedať budúcnosť si

takpovediac hotovú vniesol do svojho historického výskumu. Keby to tak

nebolo, nemohol by dospieť k  svojmu historickému záveru o  datovaní

vzniku Evanjelia podľa Jána. Jeho bádanie teda vôbec nepomôže

niekomu, kto chce vedieť, či sa skutočné predpovedanie budúcnosti



vyskytuje alebo nie. Spomínaný autor sa púšťa do bádania až po tom, ako

si na túto otázku odpovedal záporne. Ale o tom, prečo si na ňu odpovedá

záporne, nám nikdy nič neprezradil.

Táto kniha má byť myšlienkovým skúmaním, ktoré predchádza

samotnému historickému bádaniu. Nie som akademicky vyškolený

historik a  nebudem skúmať historické dôkazy pre kresťanské zázraky.

Mojím úsilím bude postaviť svojich čitateľov do pozície, z ktorej to budú

môcť urobiť oni sami. Nemá význam obrátiť sa na historické texty, pokiaľ

nemáme nejakú predstavu o  tom, či sú zázraky možné, a ak áno, či sú

pravdepodobné. Tí, ktorí sa domnievajú, že zázraky sa diať nemôžu, sa

štúdiom historických textov namáhajú zbytočne. Už vopred vieme,

k  akým záverom dospejú, pretože už od začiatku ignorujú nutnosť

východiskových otázok.



Naturalisti 
a supernaturalisti – kto má pravdu?

„Nebesá!“ zvolala pani Štipková, „a to naozaj existuje miesto, kde sa
ľudia rozhodli bývať nad zemou?“ „Nepočul som, že by niekde ľudia
bývali pod zemou,“ odvetil Tim; „až kým som neprišiel do Zeme
Obrov.“ „Vraj do Zeme Obrov!“ skríkla pani Štipková, „a vari nie je
Zem Obrov všade?“

Roland Quiz, Zem Obrov, kap. XXXII

Slovo zázrak používam ako zásah nadprirodzenej sily do prírody.2 Pokiaľ

okrem prírody neexistuje niečo iné, čo môžeme nazývať „nadprírodné“,

teda nadprirodzené, nemôžu existovať žiadne zázraky. Niektorí ľudia sú

presvedčení, že okrem prírody neexistuje nič;  týchto ľudí volám

naturalisti. Iní sú toho názoru, že okrem prírody existuje ešte niečo iné;

týchto nazývam supernaturalisti. Našou prvou otázkou preto bude, či

majú pravdu naturalisti alebo supernaturalisti. A  týmto sa dostávame

k nášmu prvému problému.

Skôr ako sa naturalista a  supernaturalista môžu pustiť do diskusie

o rozdielnosti svojich názorov, musia sa najskôr zhodnúť na de�nícii, čo

je príroda a  tiež čo je nadpríroda. Nanešťastie je však takmer nemožné

k takejto de�nícii dospieť. Práve preto, že naturalista si myslí, že okrem

prírody neexistuje nič, slovo príroda preňho jednoducho znamená

„všetko“ alebo „celé predstavenie“, alebo „všetko, čo je“. A  ak slovom

príroda myslíme práve toto, potom, samozrejme, neexistuje nič iné.

Skutočná otázka medzi ním a  supernaturalistom nám uniká. Niektorí

�lozo� de�novali prírodu ako to, čo vnímame svojimi piatimi zmyslami. To

je ale tiež neuspokojivé, pretože napríklad naše emócie takýmto

spôsobom nevnímame, a  predsa sú aj ony zjavne „prirodzenými“



udalosťami. Aby sme sa vyhli takémuto uviaznutiu na mŕtvom bode

a  zistili, v  čom sa v  skutočnosti názory naturalistu a  supernaturalistu

vzájomne líšia, musíme k našej problematike pristúpiť väčšou okľukou.

Začneme tým, že sa zamyslíme nad nasledujúcimi vetami. (1) Sú to

jeho prirodzené zuby alebo protéza? (2) Pes je vo svojom prirodzenom

stave celý zablšený. (3) Rád na chvíľu opustím obrobené polia

a vydláždené cesty, aby som bol sám s prírodou. (4) Prosím ťa, prestaň už

afektovať a správaj sa prirodzene. (5) Možno nebolo správne pobozkať ju,

ale v tej chvíli mi to pripadalo také prirodzené!

Všetky tieto vety očividne používajú slovo „príroda“ a  „prirodzený“

v  tom istom význame. Prirodzené zuby sú také, ktoré rastú v  ústach;

nemusíme ich navrhnúť, vytvoriť či upravovať. Prirodzený stav psa je ten,

v ktorom sa bude pes nachádzať, ak nikto nevezme šampón a vodu, aby

tento stav odstránil. Miesto, kde vládne príroda, je miestom, kde pôda,

počasie a vegetácia vyprodukujú svoje výsledky bez toho, aby im človek

pomáhal či bránil. Prirodzené správanie je správanie, ktoré by ľudia

predvádzali, keby sa nesnažili ho zmeniť. Prirodzený bozk je taký, ktorý

človek dá, ak mu v  tom nezabránia morálne či rozumové úvahy. Vo

všetkých týchto príkladoch znamená príroda to, čo sa deje „samovoľne“

alebo „samo od seba“ – niečo, kvôli čomu sa nemusíte namáhať; niečo,

čo dostanete, ak nezakročíte, aby ste to zastavili. Grécky výraz pre

prírodu (physis) sa spája s gréckym slovesom „rásť“; latinské slovo natura

sa zas spája so slovesom „narodiť sa“. Prirodzené je niečo, čo vyklíči,

nastane a pokračuje samo od seba: niečo, čo je dané a už tam je, čo je

spontánne a nezamýšľané a o čo sa nemusíme usilovať.

Naturalista vlastne verí, že konečná realita, tá vec, za ktorú 

sa už nedá ísť, je akýmsi ohromným procesom v priestore a čase, ktorý

ide sám od seba. Vo vnútri tohto celkového systému sa každá konkrétna

udalosť (napríklad aj to, že sedíte a čítate túto knihu) deje preto, lebo sa



už predtým stala nejaká iná udalosť; z dlhodobého hľadiska preto, lebo

celá udalosť vesmíru či celý dej udalostí sa jednoducho deje. Každá

osobitná vec (ako napríklad 

táto strana) je tým, čím je, pretože iné veci sú tým, čím sú; a teda 

v konečnom dôsledku preto, lebo celá realita je tým, čím je. Všetky veci

a udalosti sú tak dokonale previazané, že ani jedna 

z nich si nemôže nárokovať ani tú najmenšiu nezávislosť od celej reality,

od „celého predstavenia“. Žiadna z nich neexistuje „samostatne“ ani sa

„nedeje sama od seba“, iba ak v tom zmysle, že v určitom čase a priestore

je prirodzenou ukážkou onej „samovoľnej existencie“ či „�ungovania

samej od seba“, ktoré náleží „prírode“ (onej celej previazanej udalosti)

ako celku. Žiadny dôsledný naturalista preto neverí v slobodnú vôľu, lebo

slobodná vôľa by znamenala, že ľudské bytosti majú moc nezávislého

konania, moc vykonať čosi viac alebo čosi iné než to, čo je zahrnuté

v  celkovej sérii udalostí. A  akákoľvek takáto oddelená schopnosť byť

pôvodcom udalostí je niečím, čo naturalista popiera. Spontánnosť,

originalita, nezávislé konanie – to všetko je privilégiom vyhradeným len

tomu „celému veľkolepému predstaveniu“, ktoré nazýva príroda.

Supernaturalista súhlasí s naturalistom, že musí byť niečo, čo existuje

samo osebe; nejaký základný fakt, ktorého existenciu by nemalo zmysel

vysvetľovať, pretože tento fakt je sám osebe základom či východiskovým

bodom pre všetky vysvetlenia. Supernaturalista však tento fakt

nestotožňuje s tým „celým veľkým predstavením“. Podľa neho veci patria

do dvoch kategórií. V prvej kategórii nachádzame buď veci, alebo (čo je

pravdepodobnejšie) tú jednu vec, ktorá je základom a originálom, ktorá

skrátka existuje sama osebe. V druhej kategórii nachádzame veci, ktoré

sú jednoducho odvodené od tej jednej veci. Tá jedna základná vec je

príčinou existencie všetkých ostatných vecí. Ona existuje sama osebe;

ony existujú, lebo existuje ona. Prestanú existovať, ak ich ona niekedy



prestane udržiavať v  existencii; budú zmenené, ak ich ona niekedy

zmení.

Rozdiel medzi týmito dvoma názormi by sa dal vyjadriť tým, že

naturalizmus nám dáva demokratický a supernaturalizmus monarchický

obraz reality. Naturalista je presvedčený, že schopnosť „existovať sám

osebe“ prebýva v  celej mase vecí práve tak, ako v  demokracii spočíva

absolútna moc v celkovej mase ľudu. Supernaturalista je presvedčený, že

toto privilégium patrí len niektorým veciam – alebo (čo je

pravdepodobnejšie) tej Jednej veci – a nie iným. Práve tak, ako v reálnej

monarchii má vládu kráľ a nie všetok ľud. A práve tak, ako v demokracii

sú všetci občania rovní, tak je pre naturalistu jedna udalosť taká dobrá

ako ktorákoľvek iná, a to v tom zmysle, že sú všetky rovnako závislé od

celkového systému vecí. Vlastne každá jednotlivá vec je len určitým

prejavom povahy celkového systému v  určitom konkrétnom priestore

a  čase. Supernaturalista je naopak presvedčený, že oná jediná pôvodná

a  samoexistujúca Vec je na úplne inej úrovni a  že je dôležitejšia než

všetky ostatné veci.

V  tomto bode sa môže vynoriť podozrenie, že supernaturalizmus sa

objavil vďaka tomu, že ľudia do svojho chápania vesmíru začali vnášať

skúsenosť a  štruktúry monarchických spoločenstiev. Potom však máme

rovnako dobrý dôvod dospieť k  podozreniu, že naturalizmus vznikol

vďaka tomu, že sa do chápania vesmíru začali vnášať štruktúry

moderných demokracií. Tieto dve podozrenia sa tak vzájomne rušia

a nemôžu nám pomôcť v rozhodovaní, ktorá teória je pravdepodobnejšia.

Pripomínajú nám pravdu, že supernaturalizmus je skutočne

charakteristickou �lozo�ou veku monarchií a  naturalizmus zas veku

demokracií. Pretože aj keby bol supernaturalizmus falošný, pred štyristo 

rokmi by v neho verila veľká masa nepremýšľajúcich ľudí, presne tak ako

by v  naturalizmus, aj keby bol falošný, verila veľká masa



nepremýšľajúcich ľudí dnes.

Každý si ľahko domyslí, že oná jedna samoexistujúca vec – alebo malá

skupina samoexistujúcich vecí –, v ktorú veria supernaturalisti, je to, čo

nazývame Boh alebo bohovia. Ja sa v  celom zvyšku tejto knihy hodlám

venovať iba tej forme supernaturalizmu, ktorá verí v  jedného Boha.

Čiastočne preto, lebo polyteizmus asi nie je pre väčšinu mojich čitateľov

pálčivou otázkou, a  čiastočne preto, lebo ani tí, ktorí v minulosti verili

v mnohých bohov, v skutočnosti veľmi zriedka považovali svojich bohov

za pôvodných stvoriteľov vesmíru či  za samoexistujúce entity. Grécki

bohovia neboli nadprirodzení v  onom výlučnom slova zmysle, ktorý

dávam tomuto slovu. Boli produktom celkového systému vecí a boli jeho

súčasťou. A týmto sa dostávame k dôležitému rozdielu.

Rozdiel medzi naturalizmom a  supernaturalizmom nie je úplne

totožný s rozdielom medzi nevierou a vierou v Boha. Naturalizmus, bez

toho, aby prestal byť naturalizmom, by mohol pripustiť istý druh Boha.

Oná veľká komplikovaná udalosť nazývaná príroda by mohla mať tú

vlastnosť, že v istom štádiu vyprodukuje akési veľké kozmické vedomie,

akéhosi imanentného „Boha“, ktorý z celého tohto procesu povstal, ako

ľudská myseľ vzniká (podľa naturalistov) z  ľudských organizmov. Voči

takémuto typu Boha by naturalista nič nenamietal. Dôvod je nasledovný.

Takýto Boh by nestál mimo celkového systému prírody, čiže neexistoval

by „sám od seba“. Najvyššou Realitou by stále zostávalo to „celé

predstavenie“ a  takýto Boh by bol iba jednou z vecí (aj keď možno tou

najzaujímavejšou), ktorú by oná najvyššia Realita obsahovala. To, čo

naturalizmus nemôže pripustiť, je idea Boha, ktorý stojí mimo prírody

a ktorý ju vytvoril.

Teraz sme v postavení, keď môžeme uviesť rozdiel medzi naturalistom

a  supernaturalistom aj napriek skutočnosti, že pod pojmom príroda

nemyslia to isté. Naturalista je presvedčený, že istý veľký proces či



„odohrávanie sa udalostí“ existuje „samo od seba“ v priestore a čase a že

neexistuje už nič iné – to, čo my nazývame konkrétnymi vecami

a udalosťami, sú len časti, ktorými analyzujeme tento veľký proces, alebo

tvarmi, ktoré tento proces nadobúda v  daných okamihoch času

a v daných miestach priestoru. Túto jedinú totálnu skutočnosť on nazýva

prírodou. Supernaturalista je ale presvedčený, že je istá vec, ktorá

existuje sama osebe a  ktorá vytvorila rámec priestoru a  času, rovnako

ako proces systematicky prepojených udalostí, ktorý tento rámec napĺňa.

Tento rámec a jeho náplň nazýva prírodou. Môže a nemusí to byť jediná

realita, ktorú táto primárna vec vytvorila. Možno existujú aj iné systémy

okrem tej, ktorú nazývame príroda.

V  tomto zmysle môže existovať niekoľko „prírod“. Takúto koncepciu

treba radikálne odlíšiť od takzvanej „plurality svetov“ – napr. iné

slnečné sústavy či iné galaxie, „ostrovné vesmíry“ existujúce v nesmierne

vzdialených kútoch jediného časopriestoru. Tieto veci, nech sú akokoľvek

odľahlé, by patrili do tej istej prírody, do ktorej patrí aj naše vlastné

Slnko: ono aj ony by boli prepojené, pretože by boli vo vzájomnom

vzťahu – priestorovom, časovom a taktiež kauzálnom. A je to práve ono

vzájomné prepojenie v  rámci systému, ktoré ho činí tým, čo nazývame

príroda. 

Iné prírody by možno vôbec neboli časopriestorové: alebo ak by aj

niektoré z nich boli, ich priestor a  čas by sa nemuseli nijako časovo či

priestorovo vzťahovať k nášmu časopriestorovému systému. Je to práve

táto diskontinuita, táto neprepojenosť, ktorá by nás oprávňovala nazvať

ich inými prírodami či inými realitami. To neznamená, že by medzi nimi

nebol vôbec žiadny vzťah; boli by príbuzné tým, že sú odvodené

z  jediného spoločného nadprirodzeného zdroja. V  tomto ohľade by boli

ako rôzne romány od jediného autora. Udalosti v  jednom príbehu sa

nijako nevzťahujú na udalosti v  druhom príbehu. Okrem faktu, že sú



vymyslené tým istým autorom. Aby ste medzi nimi našli súvislosť,

musíte ísť rovno k mysli autora: neexistuje súvislosť medzi čímkoľvek, čo

hovorí pán Pickwick v Kronike Pickwickovho klubu, a čímkoľvek, čo počuje

pani Gampová v Martinovi Chuzzlewitovi. Podobne by neexistovala žiadna

normálna súvislosť medzi udalosťou v  jednej prírode s  udalosťou

v druhej. „Normálnou“ súvislosťou myslím takú, ktorá sa bežne vyskytuje

v  povahe oných dvoch systémov. Musíme tu zaviesť označenie

„normálny“, pretože vopred nevieme, či Boh neuviedol v istom bode dve

prírody do čiastočného kontaktu, čiže mohol dovoliť vybraným

udalostiam v  jednej prírode, aby vyprodukovali isté výsledky v  inej

prírode. Takto by v istých bodoch nastalo čiastočné prepojenie; to by však

nepremenilo dve prírody do jednej, pretože oná úplná reciprocita, ktorá

vytvára prírodu, by tu stále chýbala a  ono izolované nepravidelné

prepojenie by nebolo dôsledkom toho, čím je každý systém sám osebe,

ale dôsledkom pričinenia Boha, ktorý ich na okamih spojil. Keby sa toto

vyskytlo, každá z týchto dvoch prírod by bola „nadprirodzená“ vo vzťahu

k tej druhej: udalosť ich vzájomného kontaktu by bola ale nadprirodzená

v určitom ešte absolútnejšom zmysle – nie preto, že je nad alebo mimo

tej či onej prírody, ale preto, lebo stojí nad akoukoľvek a  každou

prírodou. Priviesť takto dve prírody do kontaktu by bol istý druh zázraku.

A zase iný druh zázraku by bol, keby Boh „zasiahol“ do jednej z prírod

jednoducho a priamo.

Toto všetko je nateraz čistou špekuláciou. Zo supernaturalizmu

v  žiadnom prípade nevyplýva, že zázraky sa skutočne dejú. Boh (oná

primárna vec) fakticky vôbec nemusí zasahovať do prirodzeného

systému, ktorý vytvoril, a ak vytvoril viac prírodných systémov než jeden,

nemusí nikdy zapríčiniť, aby zasiahli jeden do druhého.

To je však otázka, ktorú ešte len bude treba zvážiť. Ak sa rozhodneme

brať do úvahy predpoklad, že príroda nie je jediná vec, ktorá existuje,



potom nedokážeme dopredu povedať, či je bezpečne chránená pred

takými zázrakmi alebo nie. Tam vonku mimo nej niečo je: nevieme, či sa

to môže dostať dnu alebo nie. Brána môže byť zatarasená, ale aj nemusí.

Ak má pravdu naturalizmus, potom už vopred vieme, že zázraky sú

nemožné: nič nemôže zvonka preniknúť do prírody, lebo vonku

neexistuje nič, čo by mohlo preniknúť, keďže príroda je všetko.

Nepochybne sa môžu udiať udalosti, ktoré by sme v našej nevedomosti

mohli mylne považovať za zázraky: v skutočnosti by však boli (podobne

ako tie najbežnejšie udalosti) nevyhnutným dôsledkom povahy celého

systému.

Najskôr si teda musíme vybrať medzi naturalizmom

a supernaturalizmom.


	Predslov
	Zámer knihy
	Naturalisti a supernaturalisti – kto má pravdu?
	Kardinálny problém naturalizmu
	Príroda a nadpríroda
	Ďalšie nezrovnalosti naturalizmu
	Odpovede na niektoré námietky
	Falošné návnady
	Zázraky a prírodné zákony
	Nie celkom nevyhnutná kapitola
	„Hnusná červená vodička“
	Kresťanstvo a „náboženstvo“
	Sú zázraky vôbec vhodné?
	O pravdepodobnosti
	Veľký zázrak
	Zázraky starého stvorenia
	Zázraky nového stvorenia
	Epilóg
	Dodatok A: Výrazy „duch“ a „duchovný“
	Dodatok B: O zásahoch „prozreteľnosti“
	Poznámky pod čiarou



