
Anglické vydání:
Stages of the Soul: The Path of the Soulful Life
Copyright © by father Paul Keenan
České vydání:
Translation © Julie Žemlová, 2016
© Portál, s. r. o., Praha 2016
ISBN 978-80-262-1140-2
NĚCO VÍC: PODSTATA DUCHOVNÍHO ŽIVOTA
Každý z nás čas od času zatouží po něčem víc. Vzpomínám si, jak jsem jako chlapec seděl ve škole, ale myšlenkami jsem byl stále ještě na letních prázdninách a toulal se u jezer George a Muskoka v Ontariu na překrásném severu. Zatímco učitel monotónním hlasem vykládal novou látku z angličtiny, matematiky nebo snad dějin, má mysl bloudila po krásách sytě blankytného jezera, u kterého jsme s tátou rybařili. Má mysl byla zaplavená radostným vzrušením, že jsem chytil pstruha, a vůní čistého severského vzduchu. Mé snění bylo samozřejmě odhaleno a napomenutí či otázka učitele mě tenkrát přiměly vrátit se zpátky do třídy. Tento neklid, tuto touhu být někde jinde, ve vymyšleném světě, kde je všechno možné a kde daleko od práce a povinností můžu jen být, jsem v sobě pociťoval od útlého dětství.
Jsem si jistý, že právě proto jsem si tolik zamiloval rozhlas. Nevzpomínám si, že by u nás doma někdy nehrálo rádio. Dneska by se nejspíš řeklo, že to byla jen zvuková kulisa k práci a domácímu ruchu. Ale pro mě rozhlas nikdy nebyl pouhou kulisou – vždycky to byl středobod, centrum mé pozornosti. Dodnes když vstoupím do místnosti, kde hraje rádio, odlétnou mé myšlenky od rozhovoru či úkolu, kvůli kterým jsem přišel, a šťastně přistanou u rozhlasového moderátora a dychtivě hltají každé jeho slovo. Rozhlas – stejně jako mé denní snění ve škole – mi poskytoval prostor, kam se mohu uchýlit, abych se vzdálil od svých každodenních starostí – bylo to pozoruhodné místo zázraků a her.
Myslím, že většina lidí má své zvláštní místo či zálibu, které je volají od všedního k magickému. Někteří tomuto volání pozorně naslouchají po celý život a stále je udržují živé. Častokrát však v určitém okamžiku toto volání ať už vědomě, nebo nevědomě odsuneme do pozadí. Říkají nám – jemně, či více zostra –, že musíme „vyrůst“, „převzít zodpovědnost“, „starat se“. Na tom by nebylo nic špatného; potřebujeme získat disciplínu, sociální dovednosti a pracovní morálku. Jenže naneštěstí jsme spolu s tím přímo či nepřímo nuceni k tomu, abychom se vzdali toho „dětinského“ uvnitř a „byli rozumní“. A než se nadějeme, jsme až po uši zavaleni odpovědnostmi, úkoly, budováním živobytí, zvládáním všeho možného. Kouzlo je pryč. Udivuje mě, jak často mi dnes lidé na otázku, jak se mají, odpovídají „ujde to“. Co je kouzelného na tom, že „něco ujde“?
Někdy ono kouzlo ztratíme jednoduše v důsledku toho, co nám život přinesl. Kruté a hrubé zacházení, rozvod, nemoci, nehody – každá taková událost nám ukazuje, jak dokáže být život tvrdý. Pamatuji si, jak jsem jednou v televizi viděl tváře albánských dětí, uprchlíků vyhnaných kvůli „etnickým čistkám“ krutého diktátora ze svých domovů. Při pohledu na ty vyhladovělé, zmožené a špinavé děti bez domova, z nichž některé už byly na pokraji smrti, se mi svíralo srdce bolestí. Hlavou mi proběhla slova Písma: „Nebojte se těch, kdo zabíjejí tělo, ale duši zabít nemohou; bojte se toho, který může i duši i tělo zahubit v pekle.“ (Mt 10,28)
Kosovské děti jsou samozřejmě extrémně tragický případ, ale určitým způsobem se tolik neliší od mnohých z nás, kteří bojujeme, abychom si udrželi alespoň nějaké zdání vnitřního života. Jak postupujeme životem stále kupředu, učíme se obětovat svůj vnitřní prostor na úkor věcí, které děláme, abychom zůstali naživu.
V našem nitru je ale místo, které touží po něčem víc, než je život a svět, jenž jsme si pro sebe vytvořili. Tohle „něco víc“ neznamená další shromažďování majetku, titulů, vyznamenání a cen, nebo dokonce peněz. Má dětská touha vrátit se k jezeru neměla nic společného s koupí pozemku: souvisela s pokojem, krásou a svobodou, které byly neodmyslitelně spojeny s tím, co jsem onoho léta zažil a později na to vzpomínal. Je v nás cosi, co dychtí po štěstí nijak nesouvisejícím s majetkem ani žádnými „nálepkami“.
Jako dítě jsem si ale tenkrát – když jsem ve druhé třídě utíkal myšlenkami pryč – neuvědomoval, že to, po čem jsem tolik toužil, jsem už měl. Jako většina lidí jsem měl za to, že život je záležitostí toho, co vnímám svými pěti smysly. Myslel jsem, že mi nezbývá než trčet na nudné hodině v suterénní třídě. Jediný způsob, jak se osvobodit – mínil jsem tehdy –, je utéct zpátky k jezeru. Neuvědomoval jsem si, že to, po čem jsem prahnul, nebylo jezero – byla to vnitřní plnost, kterou jsem zažíval, když jsem u toho jezera byl a když jsem na to později vzpomínal. Nenapadlo mě, že k tomu, abych prožíval radost, po které jsem toužil, nepotřebuji nic dalšího mít, ani nic dalšího dělat, ani být na jiném místě.
Tenkrát mi nedocházelo, že to, co jsem chtěl – a co jsem měl –, byl svět duše.
Mluvit o duši je dnes módní. Kdykoli dojde na rozpravu o duši, dřív nebo později se mě nevyhnutelně někdo zeptá: „Ano, ale co přesně je duše?“
Problém je, že duše se vymyká přesným definicím. Je to království poezie, mýtů, náznaků. Rody a třídy nejsou jejím denním chlebem. Kdo jsem přesně já? Ano, z biologického hlediska jsem homo sapiens. V Aristotelově terminologii jsem „rozumné zvíře“. Avšak tyto popisy nepronikají k mé podstatě.
Nedávno jeden můj přítel umělec namaloval, aniž bych o tom věděl, můj portrét. A tam jsem já – ne rozumné zvíře ani homo sapiens, ale já, živoucí bytost s vlastními rysy a osobností.
A taková je duše. Definice, které jí přiřazujeme, sice něco vypovídají, ale s podstatou duše se na míle míjejí. Jak to odhalil svatý Augustin, když se pokoušel pochopit podstatu Boha: „Co vůbec může říct ten, kdo mluví o Tobě?“ uvažuje světec. „A přece, běda těm, kteří o Tobě mlčí; neboť němí jsou, ač jinak třeba mnohomluvní.“1
1Augustin, Aurelius, Vyznání, Praha: Kalich 1990, překl. M. Levý.
Co je tedy duše? Duše se obvykle definuje jako základní princip života. Tak ji pět set let před Kristem nazýval Aristoteles. Ale co je to život? I na to měl Aristoteles odpověď. Život je schopnost pohybovat se. Duše je tedy základním zdrojem všeho pohybu. Tato skutečnost sama o sobě vysvětluje, proč má duše raději náznaky než jasná prohlášení – neboť je mistryní nových možností. Pohyb – změna jakéhokoli druhu – ze své podstaty popírá, že to, jak jsou věci nyní, je jedinou možností, jak mohou být. Před nedávnem se mě děti z druhého stupně základní školy ptaly, čím jsem chtěl být v jejich věku. Řekl jsem jim podle pravdy, že jsem chtěl být knězem a rozhlasovým moderátorem. Na vědomé úrovni jsem neměl nejmenší tušení, jak by tyto dva cíle mohly jít někdy dohromady. Má duše, mistryně možností, věděla, jak vzít to, co se zdálo být neslučitelné, a spojit to dohromady.
Duše jakožto základní životní princip je mnohovrstevná. Je bezpečným útočištěm, dokonce i když nám chystá změny. Minulý rok jsem měl možnost sledovat, jak má kolegyně procházela různými fázemi svého prvního těhotenství. Žasnul jsem, jak vyrovnaně šla jednotlivými etapami změn a zrání, každým novým stupněm dětského vývoje i s tím spojeným vlastním nepohodlím, které to přinášelo do jejího tělesného života. Když se její těhotenství blížilo ke konci, otevřel jsem jednoho dne náhodou dveře obrovské skříně v naší kanceláři a tam ji našel, jak se zavřenýma očima sedí na židli. „Jsi v pořádku?“ ptal jsem se.
„Ach, ano,“ ujišťovala mě. „Začaly mi kontrakce a chtěla jsem se v klidu posadit a meditovat.“
Právě to dělá duše v neklidných časech. Uprostřed zmatků nám dává tichý klid a připomíná nám, že i tohle pomine. Před deseti lety, když jsem vážně onemocněl a mé tělo už se vzdávalo, jsem kdesi hlouběji v nitru cítil přítomnost, jež mě naplňovala jistotou, že všechno dobře dopadne, a naléhala, abych se jí podvolil.
Pro nás lidské bytosti není duše jen principem života. Je také zdrojem naší jedinečné lidské existence. Jako lidské bytosti dokážeme nejen cítit a reagovat, ale také prožívat a představovat si mnohem víc, než kolik nám může nabídnout našich pět smyslů. My sami jsme základním nabouráním představy, že je jen to, co vidíme. Člověka napadá, proč pořád dokola trváme na tom, že je třeba omezovat se na hmotu a to, co s ní souvisí. Právě teď, jak píši tyto řádky, se oknem dívám na jednu z těch mnoha nádherných kamenných zídek, kterými jsou v Nové Anglii lemovány silnice a příjezdové cesty. Jenom člověk dokáže postavit něco takového. Jenom člověk se umí podívat na kámen, vidět, jaký je, a v mysli ho spojit dohromady s jinými kameny, slepit cementem a postavit zeď. A jenom jako člověk vím, čím se tato zeď liší od mohutných větví stromu pohupujících se nad ní, a dokážu vytvořit prostor pro obojí. Tohle je práce duše – základní schopnost vzít věci stejné i odlišné a vědět, co s nimi dělat. Pojmenovávat věci – vidět, že se chovají stejně, anebo odlišně, a chovat se k nim s úctou a šlechetností – to je samotné jádro toho, co děláme, když víme, jak máme jakožto lidské bytosti poznávat. Takové vědění je tou skutečnou prací duše.
Schopnost spojovat, srovnávat a rozlišovat věci a nahlížet je v perspektivě je klíčem, který otevírá bránu k další dimenzi duše: ke schopnosti ocenit. Jedna věc je něco udělat, ale ocenit podstatu toho, co jsme udělali, je něco úplně jiného. Přítelkyně, která na začátku těhotenství trpěla vysilující nevolností, se jednoho dne frustrovaně rozkřikla: „Ale já chci být schopná si to těhotenství užívat.“
To je to, co v našich aktuálních podmínkách chceme všichni. Spoustu času dnes trávíme tím, že se snažíme něco dělat a něčeho dosáhnout, ale jen málo času nám zbývá na to, abychom byli vděční za život, který vedeme. Přesto po tom dychtíme. Jsme tak zaměstnaní plněním věcí, vyřizováním úkolů, dokončováním projektů, až zapomínáme, že hluboko uvnitř máme sílu, která nám dává pocítit, jak nesmírně jsme vzácní. Mnoho lidí žije životem, který nenávidí, a má pocit, že ničeho z toho, na čem jim záleží, nedosáhli. Jsou přesvědčeni, že lásku (nebo blahobyt nebo štěstí nebo moc) mají vždycky jen ostatní, ale oni sami nikdy. Kupodivu jsou také lidi, kteří ve své práci, rodině a vztazích nacházejí potěšení, ale nemohou se zbavit dotěrného pocitu, že jim něco chybí. Nedokážou to pojmenovat, dokonce to často ani zcela nechápou, nicméně se jim něčeho nedostává – něčeho, co se za peníze koupit nedá. Je to nádherný paradox, protože slovo „ocenit“ znamená „opatřit cenou“. Jako by existovala další dimenze života, jakási země, kde se to, co získáme, netřídí podle přesčasů, nadměrného utrácení ani překročení plánu. Tou zemí je duše. Duše je princip, kterým nahlížíme do hloubky věcí a zjišťujeme, že mají hodnotu, jedině pokud uspokojují smysl v hlubinách nitra. Tento princip souvisí s povznášením druhých i sebe sama. Duše je síla, která nám říká, že potěšit srdce druhého a usilovat o lepší svět je jedinou cenou, kterou má smysl platit za věci, jimiž vyplňujeme svůj život.
Duše je místem divů. Dneska slovo div často rozmělňujeme. Říkáme: „Divím se, že…“ a myslíme tím: „Nechápu!“ Divím se, proč nejsou mé košile bělejší. Divím se, proč jsem pořád unavený. Divím se, proč jsou moji sousedé tak divní. Takhle dnes používáme slovo „div“. Není divu, že ztratilo své kouzlo.
Stav údivu je ve skutečnosti stavem úžasu. Nabízí se použít slovo „bázeň“, ale i toto mocné slovo nepostihuje celý význam. „Úžas“ je vskutku slovo, které nejpřesněji popisuje, co znamená div.
Když žasneme, nehledáme na nic žádnou odpověď. Jsme jednoduše ohromeni tím, jak se věci mají. Pozoruji vrány, drozdy a sýkorky, jak si na krmítku při jídle hrají a poskakují. Jsem v úžasu nad krásou, hravostí a radostí vtělenými do tohoto okamžiku. Div je, když duše nalezne věčné v přítomném okamžiku.
Stejně tak mohu žasnout nad něčím špatným či tragickým. Když má drahá přítelkyně, které ještě nebylo čtyřicet let, zemřela v bolestech na rakovinu a zanechala tu tři malé děti, manžela, rodiče, sourozence – a mě, zaplavil mou duši úžas nad tím, jak nesmírně smutný život někdy je a že vřelost, dojetí a láska se mohou objevit i uprostřed tak hlubokého zármutku.
Úžas znamená být alespoň jednou nohou ve věčnosti. Je to údiv nad tím, že v dobách, kdy se nám daří nejlépe, i v dobách, kdy je nám nejhůř, existuje pod tím vším něco nesmírně důležitého a významného, něco, co je třeba udržovat a chránit.
Tyto věčné poklady můžeme popisovat nejrůznějšími způsoby. Jako filozofové bychom mohli říct, že je to pravda, krása a dobro. Jako teologové je můžeme nazvat víra, naděje a láska. Když jsem byl kluk na základní škole, učil jsem se nazpaměť seznam „darů Ducha svatého“: moudrost, rozumnost, vědění, rada, láska, zbožnost (nebo věrnost), bázeň (což znamená úcta) před Bohem. Teprve přednedávnem mě napadlo, že význam těchto darů si uvědomíme, až když v životě narazíme na utrpení a zažijeme je. Právě k nim duše upírá svůj zrak ve chvílích, kdy zbytek (tedy naše mysl a tělo) považuje všechno za ztracené.
Úžas jsou dveře vedoucí od toho, co je nám známé z běžného poznávání světa kolem sebe, k tomu, co ví duše díky tomu, že nahlíží, co je věčně pravdivé, a proto nám říká, že život je víc, než si dokážeme představit.
Duchovní život znamená plně se ponořit do každodenních záležitostí, které utvářejí náš život. Zjištění, že nás duše vede zpátky do běžného života, nás často zarazí. Přestože duše zůstává zaměřena na věci věčné, trvá na tom, abychom tyto věčné pravdy vnášeli do své každodennosti. Duše vyžaduje, abychom uprostřed mnohdy těžkého a zmateného života dokázali žasnout nad tajemstvím, jímž jsme my sami, i nad tajemstvími, která se kolem nás neustále odkrývají. Neboť duše nám dává pocítit, že náš život má skutečný smysl, vlastně že život sám má smysl. Tento smysl velmi málo souvisí s výsledky, které obvykle považujeme za svou životní náplň. Mohu například bláhově doufat, že se tato má kniha stane bestsellerem a přinese mi tučné tantiémy. Ale pokud z toho učiním smysl svého psaní, pak se velmi ochuzuji. Je mi odměnou, když dostávám dopisy, ve kterých se mi čtenáři svěřují, že něco z toho, co jsem napsal, je odvrátilo od sebevraždy, zachránilo jim manželství nebo díky tomu pochopili, co se s nimi vlastně dělo, když se nervově zhroutili. A tohle je pro mě mnohem důležitější, než by kdy mohla být skutečnost, že se má kniha skvěle prodává.
Jestli je tohle duchovní život, namítnou někteří, pak je to trochu málo. Vždyť to zní jako řeči, kterými se člověk utěšuje, když se mu věci nedaří tak, jak očekával.
Není to tak, protože jakmile člověk překročí práh duchovního života, středem jeho zájmu nebude nic než dělat radost ostatním a usilovat o lepší svět. Někdy naše práce přináší obdiv a výsledky. Jindy naráží na odpor a mlčení. Každý učitel přesně ví, o čem mluvím: někdy vás děti milují, jindy – zvláště musíte-li je opravovat nebo být přísní – vás nenávidí. Každý dobrý učitel ví, že nejlepší výchova v sobě spojuje pravdu a hmatatelnou lásku. Pokud si člověk při učení či jakémkoli jiném podnikání může upřímně říct, „dělám, co nejvíce můžu, abych do této situace vnesl pravdu a lásku“, dokáže pokračovat i tehdy, když zdánlivě nedosahuje žádných výsledků. Duchovnost vám umožní, abyste si za svůj cíl vytkli vyšší princip. Na druhé straně vynikající výsledky a velká popularita získané bez pravdy a lásky vnukávají člověku dojem, že mu něco chybí. Skvělé výsledky – peníze, pocty, pozice, hodnosti – dosažené bez lásky se vždycky poněkud míjejí účelem.
Tím nechci říct, že duchovní život znamená zcela se zříct dosahování výsledků. Znamená to jen tolik, že duše po nás žádá, abychom se neochuzovali při výběru toho, co chceme. Na odpudivé skutečnosti, že řada školních dětí (a dospělých zrovna tak) dnes neumí správně mluvit, číst, psát a nezná gramatiku, není vůbec nic duchovního. Výchova si jako jeden ze svých cílů musí vytknout gramotnost. Na druhé straně všichni známe vzdělané a vysoce gramotné lidi, kteří nemají ponětí, co je v životě skutečně důležitého. Duchovní život znamená volit si, jaké výsledky či cíle mi nejlépe pomohou naplnit smysl života.
Duchovní život není něco, co získáme na konci nějakého procesu. Je to něco, co máme svým způsobem od okamžiku svého početí. Od této chvíle je a vždycky bude naše duše s námi, dokonce i po smrti. Náboženství občas vyvolávají dojem, že život na zemi je pouze jakýmsi testovacím prostředím pro život věčný. Pravdou je, že duše je s námi po celý náš život a že každé období máme prožívat duchovně. I když zcela zbloudíme, zůstáváme duchovními bytostmi, které jsou volány k tomu, překročit běžný způsob, jímž lidé uvažují o životě. Duchovní život předpokládá, že máme vnitřního průvodce, který poukazuje na smysl našeho života. Tato kniha vám chce sdělit, jak naslouchat tomu, co se vám vaše duše snaží říct, a to dokonce v dobách, kdy se vám zdá, že se váš život úplně rozpadá.
Na první pohled se to může jevit jako nesmysl, vždyť jestliže jsme zabloudili, chybí nám veškerá orientace, i ta vnitřní. Ale je to právě naopak; teprve jsme-li ztracení, dokážeme nahlédnout, že věci, které nám dřív nepřipadaly důležité, byly vlastně drnčením, jímž se nás duše snažila probrat.
Duše je neodbytná, a to i ve chvílích, kdy o ní nevíme. Patnáctiletá dívka trpící těžkými depresemi šla jednoho dne se svým otcem do knihkupectví a na jednom z regálů zahlédla mou knihu Dobré zprávy pro špatné dny. Najednou věděla, že ji musí mít. „Dobré zprávy,“ pověděla mi později, „mi změnily život.“ Co ji přivedlo ke knize, která jí pomohla – náhoda, nebo duše naléhající zevnitř, aby hledala život? Ona si myslí – a já s ní souhlasím –, že ji vlastní duše nasměrovala k tomu, co potřebovala.
V této knize popisuji sedm stupňů duše, které vnímám jako přirozenou cestu, po níž nás duše vede od toho, kdy jsme zcela ztracení, k novému okouzlení životem. V životě každého z nás se duše ubírá konkrétní cestou, byť se to pokaždé děje podivuhodně a nejrozmanitějšími způsoby. Myslím, že pokud toto nahlédneme, osvobodí nás to od pocitu, že musíme „učinit opatření“, abychom dali svůj život dohromady – a umožní nám to poznat, že potřebná opatření a pomoc jsou už na svém místě. Víme mnohem víc, než si myslíme, a toto vědění pochází z našeho nitra. Od nejranějšího dětství k nám vysílá signály a chce, abychom naslouchali jeho moudrosti.
Popis cesty začínám od stupně zbloudilé duše, neboť právě to je okamžik, kdy obvykle začínáme naslouchat vnitřnímu hlasu duše, který nás vede.
Na druhém stupni – stupni klopýtání přes výmoly – můžeme mít pocit, že se věci ubírají špatným směrem. Ztratili jsme se, a teď nejenže bloudíme, ale ještě jsme opuštění a úplně bez pomoci – máme strach. Duše žádá, abychom přehodnotili své vnímání vlastního života a uvážili, že to, co jsme považovali za realitu, bylo spíše jen zdání.
Jsme skutečně ztracení, nebo nás výmoly, do kterých padáme, vedou k něčemu opravdu podstatnému a život naplňujícímu? Jsme vážně tak sami, jak si myslíme?
Na třetím stupni – stupni soucitu – nastává zásadní posun, kdy se zbavujeme pocitu, že jsme jedinou obětí. Je to fáze, kdy si uvědomujeme, že nejsme sami, kdo prožívá tragické události a trpí. Pozitivněji řečeno dochází v této fázi k poznání, že pokoj není jen to, co chci já, ale to, co chtějí všichni, ať už to nazývají jakkoli. Takové porozumění může náš život obrátit naruby a otočit kurz pohybu směrem ven.
Na čtvrtém stupni – stupni tapiserie – začínáme chápat vzory, z nichž je utkán náš život, ty, které nám pomáhají, ale i ty, jež nás vedou do slepé uličky. Jakmile dokážeme posuzovat svůj život zevnitř, začneme nahlížet nové možnosti svého života, nová vlákna i nové vzory.
Pátý stupeň – stupeň podkrovní moudrosti – je fází, kdy začínáme chápat, co duše vnímá, když rozjímá o věčných konceptech, jako jsou pravda, krása, moudrost, láska a Bůh. Stejně jako se na půdě probíráme nejrůznějšími věcmi, abychom zjistili, co má trvalou hodnotu, sestupujeme do své duše, abychom nalezli věčnou moudrost, jež čeká na naše přijetí.
Šestý stupeň – nazvaný návrat – zdůrazňuje skutečnost, že duše nám odmítá dovolit, abychom zůstali uzavřeni v ideálech. Místo toho nás táhne zpátky do každodenního života, který bude sestávat víceméně ze stejných zájmů a povinností jako dříve. Nicméně nyní máme nové místo, kam se při plnění těchto mnohdy skličujících úkolů můžeme obrátit. Nyní, když jsme nahlédli samotnou podstatu života, budeme chtít ostatním říct, že ani oni nemusejí žít jako zbloudilé duše. Toto poselství nemusí být vždy vítané.
Na sedmém stupni – nazvaném znovuokouzlení – se kruh uzavírá a vnitřní a vnější svět vytvářejí životaschopné spojení. Chápeme, že náš život není jen služba, byť by byla sebešlechetnější. Naše srdce každý den i každou chvíli plesá nad vědomím našeho duchovního určení.
Až budete číst tyto řádky, nechť vás provází vědomí, že nejste sami a že máte průvodce, který vás vede k mnohem skvělejšímu poslání, než jste si kdy dokázali představit.
Table of Contents
Něco víc: Podstata duchovního života