
Slavomír Michálek
História zadnými dverami II.
Nezvyčajné príbehy zo slovenských a svetových dejín
Ukážka z elektronickej knihy
História zadnými dverami II.
Nezvyčajné príbehy zo slovenských a svetových dejín
Slavomír Michálek, ed.
Autori textov: Martina Benčúriková, Peter Bystrický, Marek Druga, Diana Duchoňová, Daniela Dvořáková, Michal Ďurčo, Anna Falisová, Marina Fiamová, Anna Fundárková, Štefan Gaučík, Milan Georgievski, Ľudovít Hallon, Matej Harvát, Angelika Herucová, Miriam Hlavačková, Ján Hlavinka, Karol Hollý, Tomáš Homoľa, Pavol Hudáček, Vlasta Jaksicsová, Tomáš Janura, Ivona Kollárová, Eva Kowalská, Michal Kšiňan, Ingrid Kušniráková, Jana Laslavíková, Tünde Lengyelová, Miroslav Londák, Žofia Lysá, Elena Mannová, Slavomír Michálek, Linda Osyková, Jan Pešek, Miroslav Sabol, Stanislav Sikora, Ján Steinhübel, Peter Szalay, Peter Šoltés, Martin Štefánik, Agáta Šústová Drelová, Marína Zavacká, Dušan Zupka
Prvé vydanie
Autori textov sú vedeckí pracovníci a interní doktorandi Historického ústavu SAV
© Historický ústav SAV
© Slavomír Michálek, ed.
© Vydavateľstvo Premedia, 2020
ISBN 978-80-8159-892-0
Vytvorenie elektronickej verzie Dibuk, s. r. o., 2020
...a Stalin, ten sa smial...
ÚVOD
Prvé, niekedy viac, inokedy menej úsmevné príbehy z našich dávnejších i najnovších dejín pod názvom História zadnými dverami z pera historikov Historického ústavu SAV vyšli pred dvoma rokmi. Tá kniha mala úspech. Sme tu opäť a s ďalšími príbehmi, akousi „dvojkou“, a veríme, že podobne atraktívnou a úspešnou. Poďme sa spoločne zabaviť, zasmiať alebo aspoň pozastaviť sa nad tým, čo všetko sme prežili. Niekedy to bolo skôr do plaču...
Naše dejiny sú plné bizarností, omylov, „trapasov“ i kuriozít. A nikdy nešli priamo. Ako sa mala šľachta, ako sa obliekali a čo jedli alebo čo všetko muži i ženy spod Tatier či iného sveta prežívali, keď nepózovali pred kamerami pre budúcnosť v demokratickej medzivojnovej Československej republike. A propos, ani v tej medzivojnovej ČSR nebolo všetko ideálne a ružové – ako asi v žiadnom období. Neobišli sme tiež slovenský štát z rokov 1939 až 1945, aj v jeho krátkom vojnovom období je šteklivých tém a absurdností až-až. Toto obdobie však nie je len o ňom, sledujeme aj „československý“ rozmer. A k tomu všetkému pridávame kadečo z obdobia komunistického režimu, úteky z „raja“, kde dnes znamenalo zajtra. A nezabudli sme ani na rôzne polohy a podoby studenej vojny – vtedy bol Sovietsky zväz náš vzor na veky vekov.
Na úvod aspoň dokument, resp. krátky príbeh o žiakoch jednej pražskej základnej školy.
Koncom decembra 1950 zavládlo medzi žiakmi 1. národnej školy v pražskom Karlíne vzrušenie. Prišla návšteva z ministerstva vnútorného obchodu. Časy sa zmenili. Predtým chodieval len zemský alebo okresný inšpektor, a zrazu návšteva až z ministerstva. Páni sa však nezaujímali o vyučovanie, o to už sa postarala jednotná školská výchova. Učebnice dodali z krajiny, ku ktorej sme vzhliadali ako k vzoru a ostatné sa ľudia dozvedeli z Rudého práva, ktorému sa vtedy hovorilo „ľudová univerzita“.
Páni z ministerstva vnútorného obchodu prišli, lebo sa ukázalo, že žiaci v škole zle hospodária s rožkami. O celej akcii napísali pionieri 33. pražskej skupiny prezidentovi Klementovi Gottwaldovi: „Ani sme nevedeli, akých zločinov sa z nevedomosti dopúšťame, aké národohospodárske škody vznikajú našej republike len preto, že rožok je pre nás len rožok. Až doteraz sme poznali len rožok mäkký alebo tvrdý, čerstvý alebo včerajší, makový, maslový alebo slaný. Keď nám však páni z ministerstva povedali, že s nimi zle hospodárime, až sa nám hlava zatočila. Nuž, takí páni z ministerstva musia predsa vedieť viac ako my, pionieri. Neskôr nám náš učiteľ povedal, že bol medzi nimi jeden súdruh, ktorý za rok vychodil celé gymnázium i s univerzitou. Škoda, že sme to nevedeli skôr. Boli by sme mu zaspievali tú pesničku o stachanovcovi, čo sa Vám, pán prezident, tak páči:
„A pri sústruhu stál a stále hoblo, hoblo, hoblo,
A pri sústruhu stál a stále hobľoval.
Triesky lietajú len to fičí, stachanovec normu ničí.
A pri sústruhu stál a Stalin, ten sa smial, a Stalin, ten sa smial.“
Táto pieseň sa aj nám pionierom veľmi páči. Tí páni sa teda prišli pozrieť, ako hospodárime s desiatami. To nás udal určite ten zväzák, to je taký špiceľ. Stále niečo píše, hovorí tomu triedne referáty.
Páni z ministerstva sa len usmievali a vypytovali sa, koľko potravín zostane v triedach po odchode detí. My sme to nevedeli. Preto sme spolu s nimi uskutočnili prieskum: liezli sme pod lavice, vymietli všetky kúty, vysypali koše a zobrali sme každú omrvinku. Súdruhovia to dali všetko na jednu kopu, odvážili a zrátali. Pri 11 triedach to bolo 2750 rožkov, čiže 3300 Kčs za rok. Pán učiteľ bol zničený. Riaditeľ hovoril sebakriticky, že je to strašná sabotáž. Vydá vraj vyhlášku, že rožky sa do školy vôbec nemôžu nosiť. Rožky sa musia jesť mimo školy. A páni z ministerstva vnútorného obchodu len prikývli a odišli. Pán učiteľ nám povedal, že sme ho priviedli do nešťastia. Premýšľali sme, ako ho z toho dostať. Jeden náš spolužiak – Frantík – má otca stachanovca a povedal, že 3300 Kčs je mzda robotníka, ktorý musí riadne makať, než toľko zarobí. Aby však robotník prejedol celú mzdu v rožkoch, to že nikdy nepočul, to je vraj hlúposť. On si také reči môže dovoliť, pretože je syn stachanovca. Je pionier 1. triedy a nosí červenú šatku. Ďalší náš spolužiak – Toník – sa pýtal, prečo súdruhovia tie rožky prerátali na všetky triedy a na všetky dni v školskom roku. Ako vraj k tomu príde naša trieda, aby zodpovedala za ostatné. Toník nemá zmysel pre kolektívnu zodpovednosť, jeho otec je v pracovnom tábore. Ešte sme spočítali, koľko rožkov premrhá každý žiak. Vyšiel nám jeden rožok na jednu triedu denne, a keď rožok váži 30 gramov, na každého pripadne jeden premrhaný gram.“
Žiaci s pánom učiteľom napísali rezolúciu. Socialisticky sa v nej zaviazali, že k slávnostnému začatiu tretieho roku päťročného plánu sa postarajú o to, aby deti dobre hospodárili s jedlom. Rozšírili akciu karlínskych pionierov aj na zväzákov celého okresu Praha 3 a vyhlásili, že nebudú plytvať s potravinami v celej republike. Okrem tejto rezolúcie ohlásili aj mesiac rožkovej brigády. Učiteľ rezolúciu odniesol do Rudého práva. Skutočne ju uverejnilo 28. decembra 1950. Pionierske rožky sa dostali až do novoročného prejavu prezidenta Gottwalda. Karlínski pionieri vypočítali – povedal Kléma –, že v ich škole skončí najmenej 2750 rožkov v košoch na odpadky. Hľa, čo dokáže rožok v koši.
Dokázal toho dosť. Učiteľa poslali do tábora nútených prác, pretože vo svojej triede nepestoval dostatočnú socialistickú bdelosť. Pionieri karlínskej školy dostali čestnú plaketu najlepšej kritiky a sebakritiky za rok 1950. Je to červená plaketa so strieborným rožkom a na nej je zlatý nápis: „Každý zje svoj rožok“.
Všetci okolo lamentujú, že knihy sa nečítajú. Nie je to pravda. Knihy boli, sú a budú dovtedy, kým budú ľudia. A ľudia ich budú čítať vtedy, keď budú mať minimálne tri „pé“ – pekné, pútavé a pravdivé. Klasik by dodal, že aj za primeranú cenu.
Slavomír Michálek
Hybridná viera
Výnosom cisára Konštantína I. z roku 313 sa kresťanstvo stalo rovnoprávnym s ostatnými náboženstvami Rímskej ríše. Cisár Theodózius I. (379 – 395) dal zatvoriť pohanské chrámy, zakázal pohanské obrady aj veštenie a vydal edikty proti bludárom. Uctievanie pohanských bohov vyhlásil za zločin urážky cisárskeho majestátu. Kresťanstvo sa stalo štátnym náboženstvom. Kresťanská cirkev sa pevne spojila s mocou rímskeho cisárstva a potom s panovníckou mocou európskych štátov, ktoré sa považovali za pokračovateľov Rímskej ríše, predovšetkým s Byzantskou a Franskou ríšou. S ich podporou expandovala do pohanskej časti Európy. Po dobrom a po zlom.
Pokrstenie Veľkej Moravy, Bulharska a Kyjevskej Rusi
Franský kráľ a (od roku 800) cisár Karol Veľký viedol veľké dobyvačné vojny a šíril kresťanstvo na novodobyté a susedné územia. V dlhotrvajúcich a krvavých vojnách (768 – 814) si podrobil Sasov a jeho misionári ich obracali na kresťanov podľa zásady krst alebo smrť. Niekoľkými ťaženiami (791 – 803) rozvrátil Avarský kaganát a začal šíriť kresťanstvo aj k Slovanom.
Pasovský biskup Reginhar roku 831 pokrstil všetkých Moravanov. V prvom rade pokrstil vtedajšie moravské knieža Mojmíra, jeho rodinu a najbližšiu družinu. Rozhodnutie kniežaťa bolo záväzné pre celé jeho Moravské kniežatstvo. Vyhnaním pohanského kniežaťa Pribinu z Nitry v roku 833 rozšíril Mojmír kresťanstvo a vplyv Pasova ďalej na východ do susedného Nitrianska. Od tých čias pokladal pasovský biskup Veľkú Moravu za súčasť svojej diecézy.
Biskup vyslaný carihradským patriarchom pokrstil roku 866 bulharského kagana Borisa aj s jeho rodinou a panovníckym dvorom. Ešte v tom istom roku Boris potlačil vzburu bojarov proti zavádzaniu nového náboženstva a dal popraviť päťdesiatich dvoch vzbúrencov. V novembri 866 napísal pápež Borisovi v odpovediach na jeho otázky: „Keď ste teda oznámili, ako ste s Božou láskavosťou prijali kresťanské náboženstvo a ako ste dali pokrstiť všetok Váš ľud, ako však po tom, čo boli pokrstení, povstali s veľkou divokosťou svorne proti Vám, hovoriac, že ste im Vy nedali dobrý zákon, že Vás chceli zabiť a ustanoviť iného vládcu. A ako ste Vy pripravený proti nim s pomocou Božej moci (týchto) prevládli od najvyššieho až po malého a že ich držíte uväznených svojimi rukami a ako všetci ich poprední a veľmoži so všetkým svojím potomstvom (omnes primates eorum atque maiores cum omni prole sua) boli zahubení mečom.“
Roku 988 pokrstil chersonský biskup ruského kagana (ruský kronikár Nestor ho tituluje knieža) Vladimíra: „Keď to videla družina, mnohí sa dali pokrstiť.“ Po návrate do Kyjeva rozkázal Vladimír jeho obyvateľom, aby sa obrátili na kresťanskú vieru a nechali sa v rieke Dneper pokrstiť: „A potom Vladimír dal sa rozhlásiť po celom meste, hovoriac: ,Ak sa niekto neobráti zajtra na rieke, nech je bohatý alebo chudobný, biedny alebo služobný, bude mi nepriateľom.‘ Počujúc to, ľudia šli s radosťou, radujúc sa a hovoriac: „Keby to nebolo dobré, neboli by to knieža a bojari prijali.“
Pokrstenie včasnostredovekého národa začalo sa teda pokrstením kniežaťa, kráľa, kagana či inak titulovaného panovníka, jeho rodiny, panovníckeho dvora a vojenskej družiny. Ich príklad dobrovoľne alebo nedobrovoľne nasledoval celý národ.
Prekrytie pohanského kresťanským
Osemnásteho júla 601 napísal pápež Gregor I. opátovi Mellitovi, ktorý sa vybral do Británie ku germánskym Anglom: „Modlárske svätyne toho národa sa nesmú búrať, avšak oné modly, ktoré sú v nich, nech sú zničené; svätenú vodu pripravte, v týchže svätyniach nech je vykropené, nech sú oltáre postavené, relikvie uložené. Lebo ak sú tie svätyne dobre postavené, je naliehavé, aby od uctievania démonov prešli do služby pravému Bohu; aby národ sám, keď tie svätyne neuvidí búrať, zo srdca odstráni blud a pravého Boha poznajúc i uctievajúc, na miesta, ktoré si privykol, dôverne sa zhromaždí.“
Miesta posvätné pre pohanov kresťania obsadili kostolom alebo kláštorom. A to nielen v Británii. Na vyvýšenine nad riekou Volchov pri Novgorode mal svoje trebišta (čiže obetisko) hromovládny Perún. Ruský kagan Vladimír Veľký, ktorý vládol v Kyjeve a podliehal mu aj Novgorod, poveril v roku 980 svojho ujca Dobryňu, aby v Novgorode postavil Perúnovu modlu. Písal o tom ruský kronikár Nestor: „Vladimír potom dosadil svojho ujca Dobryňu do Novgorodu. I prišiel Dobryňa do Novgorodu, postavil modlu (kumira) nad riekou Volchovom a novgorodskí ľudia mu obetujú ako bohu.“
Perúnova modla stála aj na Kyjevskej hore. V roku 945 pri nej ruský kagan Igor odprisahal mier, ktorý uzavrel s byzantským cisárom. V roku 980 kagan Vladimír Veľký dal postaviť v Kyjeve na vrchu mimo dvora vežového celý panteón s modlami bohov Perúna, Chorsa, Dažboga, Striboga, Simargla a bohyne Mokoš. Pohania poškvrnili zem obeťami svojimi. I poškvrnila sa krvou ruská zem i onen vrch. Ak stál Perún na Kyjevskej hore už v roku 945, tak ho tam nemohol dať postaviť Vladimír Veľký v roku 980, ako to spomína ruský kronikár Nestor. Vladimír však mohol kyjevskú svätyňu zveľadiť a doplniť o spomínaných ďalších bohov.
Vynovené Perúnove modly nemali dlhé trvanie. Keď Vladimír prijal krst, „rozkázal modly (kumiry) vyvrátiť, niektoré rozsekať a druhé ohňu vydať. Perúna rozkázal priviazať koňovi ku chvostu a vliecť z Hory po Boričevu na (potok) Ručaj… Vliekli ho po Ručaju k Dnepru.“ Aby Perúna potupili, tak ho vybraní muži celou cestou bili a tĺkli. A napokon ho hodili do Dnepra. Ruský kronikár zdôraznil, že „na tom vrchu teraz stojí Chrám svätého Bazilea. Vladimír dal tesať chrámy a postaviť ich na miestach, kde stáli modly. I postavil Chrám svätého Bazilea na vrchu, kde stála modla (kumirъ) Perúnova i iné, kde im konávali obete knieža i ľudia“. A tak svätý Bazilej prekryl Perúnov kult.
Vladimír dal zničiť aj Perúnovu svätyňu v Novgorode. Na jej mieste vyrástol kláštor, ktorý dostal meno Peryň. V areáli tohto kláštora archeológovia objavili kruh s priemerom 21 metrov, ktorý ohraničovala priekopa hlboká jeden meter, rozdelená na osem oblúkových priehlbín, širokých približne sedem metrov, v ktorých horeli obetné ohne. V strede kruhu bola zasadená Perúnova modla.
Najposvätnejším miestom slovanského kmeňa, ktorý obýval povodie strednej Odry, bola Sliezska hora (Ślęźa). Južne (asi 18 km) od posvätnej hory stál hrad Nemčie (Niemcza). Saský kronikár Thietmar písal o príchode nemeckého vojska v roku 1017 k hradu Nemčie a spomenul jeho polohu: „Leží v sliezskom kraji, ktorý nesie meno podľa istého vysokého a rozľahlého kopca. Všetci miestni ľudia ho majú vo veľkej úcte pre jeho mohutnosť i význam, rovnako sa tu uctievali zlorečené pohanské kulty.“ Sliezska hora bola posvätným vrchom azda nielen pre samotných Slezanov, ale pre celý kmeň sliezskych Chorvátov, ku ktorým Slezania patrili. Po zániku pohanského kultu postavili na vrchole hory kostol a v 12. storočí i kláštor spomínaný v roku 1209. Kláštor zasvätili Panne Márii. Neskôr ho preniesli do Vratislavi (Wrocław) na riečny ostrov zvaný Piesok (Wyspa Piasek).
V roku 976 sa Krakov stal sídlom biskupstva. Ak biskupská katedrála vyrástla na severnom okraji Wawelského hradu a nie v jeho strede, tak ako by si to žiadal jej význam, takže stred hradu bol v čase založenia biskupstva už obsadený. Kostol svätého Michala, ktorý tam stál, bol teda starší ako biskupská katedrála. Archanjel Michal zvíťazil nad drakom. Preto práve jemu zasvätili najstarší kostol na Waweli, na ktorom je jaskyňa, v ktorej vraj sídlil drak. Hrad mohli založiť, až keď zabili draka. Kostol archanjela Michala mohol teda prekryť starší pohanský kult, po ktorom ostala povesť o drakovi zaznamenaná neskorším poľským kronikárom.
Sídlom havolanských kniežat bol hrad Bréna (Brandenburg). Stál na ostrove, ktorý obtekala rieka Havola. Na kopci vypínajúcom sa na opačnom brehu rieky (Harlungerberg) stála svätyňa s Triglavovou modlou. Havolanský knieža Pribislav Henrich prijal krst a Triglavovu modlu dal zhodiť. V roku 1150 Pribislav zomrel. Keďže nemal dediča, za svojho nástupcu určil svojho kmotra, markgrófa Severnej marky Albrechta Medveďa. Markgróf Albrecht s pomocou Pribislavovej vdovy Petrissy obsadil Brénu a napriek odporu slovanských pohanov úplne zničil Triglavovu svätyňu. Z hradu vyhnal pohanov a obsadil ho Nemcami a spoľahlivými Slovanmi. Asi v roku 1153 sa Brény zmocnil Pribislavov synovec Jazko z Kopníka. V roku 1157 ho po dlhom obliehaní vydal Albrechtovi, ktorý sa stal prvým brandenburským markgrófom. Na mieste Triglavovej svätyne vyrástol kostol zasvätený Matke Božej.
Nová a stará viera na jednej hromade
Pohania (aspoň niekedy) boli ochotní prijať kresťanského Boha, no nechceli sa vzdať vlastných bohov. V Cirkevných dejinách národa Anglov, ktoré napísal mimoriadne vzdelaný benediktínsky mních Beda Ctihodný, sa dočítame ako kráľ východných Anglov Rædwald (593 – 617) navštívil neďaleký Kent a prijal tam krst. No po príchode domov „dal sa zviesť svojou ženou a nejakými zvrhlými učiteľmi. Odvrátil sa od úprimnosti viery a bol na tom neskôr horšie než predtým, pretože podľa zvyku starých Samaritánov slúžil, ako sa zdalo, Kristovi i bohom, ktorým slúžieval už skôr. Takže v tejže svätyni mal nielen oltár pre obetovanie Kristovi, ale i oltárik pre obete démonom.“
Najstaršie dejiny Nórska spomína Kniha o zábore krajiny. Značnú pozornosť venuje nórskym moreplavcom. Niektorí z nich boli kresťania. Jeden z nich Helgi Chudý založil (niekedy v 9. storočí) dvorec v Eyjafjorde (Eyjafjörður) na severe Islandu a nazval ho Kristnes (Kristov mys). Helgi sa istil na obe strany: „Veril v Krista, ale pred moreplavbou a inými nebezpečnými výpravami vzýval Thóra.“
Prvým kresťanským kráľom, ktorý vládol v Nórsku, bol Hákon Dobrý († 960). Vyrastal na dvore anglického kráľa Æthelstana, kde prijal aj krst. Hákon začal v Nórsku zavádzať kresťanstvo. Nóri sa však vzbúrili, vyhnali kňazov a donútili Hákona zrieknuť sa kresťanstva. Nórsky kráľ Olaf I. Tryggvason (995 – 1000) bol podľa saského kronikára Adama z Brém prvým, kto do Nórska priniesol kresťanstvo. Nevyberaným spôsobom, a to i násilím a mučením, šíril kresťanstvo nielen v Nórsku, ale pokúšal sa o to aj na Orknejách, Shetlandoch a na Faerských ostrovoch. Asi v roku 1000 prijali pod Olafovým hrubým nátlakom krst Islanďania. Dostali však ústupok. Tí, ktorí chceli naďalej slúžiť svojim bohom, im mohli prinášať obete v tajnosti, čiže v súkromí. Ak to však niekto na nich dosvedčil, za trest mali ísť do vyhnanstva.
Životopisec svätého Vojtecha Canaparius zazlieval Slovanom: „Väčšina obyvateľov je oddaná bludnej a zlej viere, uctieva stvorenie miesto Stvoriteľa, drevo alebo kameň miesto Boha. Mnohí z nich, hoci podľa mena sú kresťanmi, žijú podľa pohanských obyčají, a preto je ich spása ohrozená.“
Srbskí Glomači, hoci už od roku 928 žili pod nadvládou míšenských markgrófov a boli kresťanmi, mali v úcte jazero (dnes Paltzschener See), ktoré napájal prameň Glomač. O jazere sa dozvedel aj saský kronikár a merseburský biskup (1009 – 1018) Thietmar: „Glomač je prameň vzdialený od Labe nie viac než dve míle, ktorý napája vody jazera. Ako miestni obyvatelia ochotne potvrdzujú a dosvedčujú, často sa tam dejú zázračné veci. Keď možno očakávať pokoj a mier a zem ľuďom neodopiera vydať svoje plody, rozveseľujú vody plné pšenice, ovsa a žaluďov srdce susedov, ktorí sa tu hojne schádzajú. Keď však má prísť besniaca vojnová búrka, oznamuje krv a popol vopred budúcu skazu. Toho jazera sa všetci obyvatelia boja a hoci im ponúkajú len pochybnú nádej, prechovávajú k nemu viac úcty než k cirkvi. A celý kraj rozkladajúci sa od Labe až ku Kamenici (Chemnitz) nesie meno podľa tejto oblasti.“ Glomačom veštil aj diviak: „Jedna prastará správa, ktorá sa už niekoľkokrát ukázala ako nepravdivá, tvrdí, že keď vraj budú kraju hroziť útrapy dlhej a vražednej domácej vojny, vylezie z blízkeho jazera mohutný kanec s bielymi klami lesknúcimi sa penou a bude sa s veľkým potešením pred všetkými váľať v barine a všetko sa bude otriasať.“
Prvý merseburský biskup Boso (968 – 970) mal starosti so Slovanmi, ktorí žili v jeho diecéze, pretože nebrali vážne všetko, čo im hovoril: „A žiadal ich spievať ,kyrie eleison‘, vysvetliac im prospech tohto. Tí streštenci to v zlomyselnom posmechu skomolili na ,u kriv olsa‘, čo v našej reči znamená: v kroví stojí olša (jelša), hovoriac: ,Tak to povedal Boso,‘ hoci on to hovoril inak.“
Pomoranský knieža Vratislav I. (1124 – 1136) bol podriadený poľskému kniežaťu Boleslavovi III. Krivoústemu a musel mu sľúbiť, že aj so svojimi Pomoranmi prijme kresťanstvo. V roku 1124 prišiel do pomoranského Štetína bamberský biskup Oto. Rozsekal sochu boha Triglava, jeho tri strieborné hlavy poslal pápežovi a začal krstiť Pomoranov. Oto zničil Triglavovu svätyňu aj v neďalekej Wolyni (Vineta). Zlatú Triglavovu sochu sa však kňazom podarilo z Wolyne včas odniesť a ukryť do dutého stromu, ku ktorému Pomorania ďalej prinášali obete. Na jar 1125 sa Oto musel vrátiť do Bambergu. Po Otovom odchode sa pokrstení Pomorania vrátili k svojmu Triglavovi a k ostatným bohom, no naďalej uctievali aj teutónskeho boha, čiže kresťanského boha Nemcov. Biskupa Ota, ktorý sa v apríli 1128 vrátil do Pomoranska, pohoršoval hriech Samaritánov, čiže synkretická viera pokrstených Pomoranov spájajúca kresťanstvo s pohanstvom.
Ránovia, ktorým patril ostrov Rujana, uctievali Svantovíta a vybudovali mu svätyňu na hrade Arkona. Podľa saského kronikára Helmolda Svantovít je vlastne svätý Vít, saský svätec, ktorého úctu šírili saskí misionári z kláštora v Corvei: „Ránovia totiž začali uctievať svätého Víta, ktorého my vyznávame ako služobníka Božieho, ako Boha. Zriadili mu obrovskú modlu a slúžili skôr stvorenému než stvoriteľovi. Táto povera sa potom u Ránov natoľko rozmohla, že Svantovít, boh rujanskej krajiny, získal prvé miesto medzi všetkými slovanskými bohmi. Bol najslávnejší vo víťazstvách a najúčinnejší pri veštbách.“ Svätyňa s obrovskou drevenou sochou boha Svantovíta (podobnosť s menom svätého Víta mohla byť náhodná) stála až do roku 1168, keď Arkonu dobyl dánsky kráľ Valdemar.
Nedokonalé kresťanstvo na Veľkej Morave
V roku 862 napísal knieža Rastislav cisárovi do Carihradu: „Náš ľud pohanstvo odvrhol a drží sa kresťanského zákona.“ Správu o stave veľkomoravského kresťanstva nám zanechala biskupská synoda, ktorá sa zišla v roku 852 v Mohuči, životopisy oboch solúnskych bratov a niektoré nariadenia zákonníka zostaveného na Veľkej Morave arcibiskupom Metodom.
Biskupská synoda, ktorá sa zišla v roku 852 v Mohuči, sa uzniesla, ako treba potrestať Albgisa, ktorý uniesol cudziu manželku a ušiel s ňou k Moravanom, presnejšie do hrubého dosiaľ kresťanstva moravského národa. O jedenásť rokov neskôr prišli do týchto pomerov Konštantín a Metod. A hneď sa pohádali s kňazmi, ktorí tam už vyše 20 rokov účinkovali, pretože títo latinskí a franskí arcikňazi s kňazmi a učeníkmi tolerovali (presnejšie povedané museli tolerovať) pohanské zvyky: „Nebránili však obety konať podľa prvotnej obyčaje, ani uzavierať nepočestné manželstvá.“ Konštantín a Metod na rozdiel od bavorských misionárov odmietali kompromisy s pohanskými zvykmi a obradmi. Zákonník zostavený pre Moravanov arcibiskupom Metodom hrozil prísnym trestom za pohanské obrady: „Každá usadlosť, v ktorej sa konajú obete alebo pohanské prísahy, nech sa odovzdá Božiemu chrámu so všetkým imaním, ktoré majú títo hospodári v tej usadlosti. Ktorí konajú obete a prísahy, nech sa predajú so všetkým svojim imaním a ich cena dá sa chudobným.“ Prísny trest hrozil aj vojakovi, ktorý v pohanskom zajatí opustil kresťanskú vieru: „Vojaci, ktorí boli zajatí a svätú našu vieru kresťanskú odvrhli, vracajúci sa do svojej krajiny a hradu, nech sa predajú kostolu.“ Arcibiskup Metod napomínal, aby „ani žiadny pohanský obyčaj nekonali ani pohanské prísahy, alebo v niečom inom neblúdili“. Ľudia, ktorí chodili do kostola, vôbec neboli dokonalými kresťanmi. V kostole sa často nudili, mysleli na všeličo iné a driemali. Za to im hrozil týždenný pôst: „Ak niekto v kostole spí a vtedy mu diabol bláznivosť prinesie vo sne, sedem dní nech sa postí. I nech sa pokloní na deň stý.“
Bavorskí biskupi v roku 900 kritizovali nedokonalé kresťanstvo Moravanov, ktorým vtedy vládol Mojmír II.: „Veď predkovia nášho najjasnejšieho pána Ľudovíta, totiž cisári a králi, vzišli z najkresťanskejšieho rodu Frankov, však Mojmírovi Slovania z pohanov a cudzích národov vyšli.“ A sťažovali sa, že Moravania „sami nemalý počet Maďarov k sebe prijali a podľa ich zvyku hlavy svojich nepravých kresťanov (pseudochristianorum) dohola ostrihali a na našich kresťanov poslali“.
Table of Contents
ÚVOD ...a Stalin, ten sa smial...